
www.alfaisalmag.com

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ  مارس - إبريل  2017م

لا تقرأ القصائد ..

اقرأ جدول القطارات

تودوروف.. الذاكرة 
تهزم العدم

الطيب تيزيني: القاتل 
الذي أنتج داعش هو الغرب

الأدب الروسي 
وحكام الكرملين

طلال سلمان:
ما يشغلني بعد »السفير«



ص ب: ٥١٠٤٩ الرياض ١١٥٤٣ المملكة العربية السعودية هاتف: ٤٦٥٢٢٥٥ ١١ ٠٠٩٦٦  فاكس: ٤٦٥٩٩٩٣ ١١ ٠٠٩٦٦ 
 P.O. Box 51049 Riyadh 11543 Kingdom of Saudi Arabia    Tel: 00966 11 4652255    Fax: 00966 11 4659993

@kfcris_saKFCRISKSAkfcris_saKFCRIS www.kfcris.com kfcris@kfcris.com

الشؤون الثقافيةالمتاحفالمحاضرات والندواتالبحوث والدراسات الكتب والإصدارات التدريبالمكتبة



alfaisalmag

مجلة الفيصل

@alfaisalmag

alfaisalmag

alfaisalmag.com

 تجول في موقع  «             »
 مقالات لنخبة من أهم الكتاب

ملفات وتحقيقات وقضايا عن الراهن الثقافي والسياسي
مع إطلالة على الإبداع في مختلف الفنون

+966 11  4647851 :¢ùcÉa  +966 11  4653027 :∞JÉg    ájOƒ©°ùdG á«Hô©dG áµ∏ªŸG 11411 ¢VÉjôdG  3  Ü ¢U      

editorial@alfaisalmag.com



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

أسسها عام 1397هـ/1977م

الأمير خالد الفيصل

 

 فيصل دراج 
)السرعة والمسافة وتبدّل الأزمنة(

 عبدالقادر الجنابي 
)القطارات كلها اسمُها رغبة(

 حسونة المصباحي 
)القطار في الأدب الألماني(

 زياد عبدالله 
)سكك حديدية تفضي إلى محطات سينمائية(

 صبحي موسى 
)أساطير على هامش يوميات مترو القاهرة(

 مشاري النعيم 
)المترو..تحولات ثقافية في العمران والمجتمع(

 هدى الدغفق 
)انتبهي! لا تركبي في عربة العمال(

 مترو الرياض.. في المتخيل الروائي السعودي

يصدرها

كتاب الفيصل 15العددان  486-485  

الملف

16       64اقرأ جدول القطارات

23



رئيس مجلس الإدارة

الأمير تركي الفيصل
editorinchief@alfaisalmag.com

رئيس التحرير

ماجد الحجيلان
الناشر

الثقافية دار

ليلى سليماني: مجرد كوننا نساء 

يجعلنا ضحايا  )محمد الإدريسي(

ثقافات

بورتريهدراسات

فضاءات

السياسي  الإسلام  تيار  على  الغربيون  المثقفون  يعيب 
التعبير،  حرية  ويقيد  العقول،  على  يحجر  أنه  المتطرف 
ويلاحق المثقفين والفنانين. بل قد يعتدي عليهم جسديًّا... 
ويعيبون على الإخوان المسلمين تلك النزعة التوتاليتارية في 
سماحته  متجاهلين  للإسلام  المتزمت  الانغلاقي  تفسيرهم 

ورحمته وشفقته على كل مخلوقات الله.

الحرمين  خادم  كرَّمها  التي  زقر«  بن  »صفية  الفنانة 
الملك  بوسام  عبدالعزيز  بن  سلمان  الملك  الشريفين 
عبدالعزيز من الدرجة الأولى في مهرجان الجنادرية مطلع 
فبراير المنصرم، استطاعت تجاوُز تلك الظروف الصعبة، 
لتتحيز لهواجسها الفنية، وتفتح عبر ريادتها نافذة كبيرة 

لممارسة الرسم والتلوين. 

الأحداث  من  المستوحاة  الثانية  الطويلة  روايتها  مع صدور 
ليلى  المغربية  الكاتبة  تشرح  نيويورك،  لمدينة  المأساوية 
المربية.  الأبوة-  لعلاقات  الشرطي  النسق  للقراء  سليماني 
في هذا الحوار الذي أجراه معها موقع »هفنغتون بوست« 
قبل تتويجها بجائزة الغونكور بأيام قليلة ونشر يوم التتويج، 
أحيانًا  و»المثيرة«  أحيانًا  »المخيفة«  روايتها  عن  تتحدث 

أخرى »أغنية هادئة« التي حازت الجائزة.

وذكرياتها،  لحديثها  يصغي  بالأماكن،  حسه  كاتب  لكل 
ويستدعيها!! 

الوطن  تاريخ  من  بعضًا  يمثل  تجلياته  كل  في  والمقهى 
الوجداني. أندهش وأنا أقلب صفحات من زمن مضى، وأتأمل 
تكوين  في  المتميز  ودوره  روّاده،  وصفحات  المكان،  جوهر 
والاحتفاظ  والثقافية،  والاجتماعية  السياسية  الوطن  ذاكرة 

في أحيان كثيرة بمجريات الأمور ولو من كل عام يوم!!

الظاهرة الداعشية

 )هاشم صالح(

صفية بن زقر

)محمد العامري(

مقاهي القاهرة وتبدّل الأزمنة 

ليس بدافع البحث عن مأوى )سعيد الكفراوى(

6680

120142

23



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مقالاتقضايا

حضور  يخص  فيما  شيوعًا  الأسئلة  أكثر  من  واحدًا  لعل 
الأدب  أين  هو:  عربيًّا،  معها  والتواصل  العالمية  الآداب 
جدد  لكُتاب  أعماًال  نقرأ  نعد  لم  لماذا  اليوم؟  الروسي 
يختلفون في حساسياتهم وفي رؤاهم عن تلك النخبة من 
العربي  الأدبي  المشهد  أعمالها  اكتسحت  التي  الأسماء 

عقودًا، وأثرت فيه على نحو عميق؟

معراج نون النسوة  في»الغزلية الكبرى« 

لسليم بركات  )غمكين مراد(

محمد ملص: عثرات التجربة  لا تعود للسينما 

إنما لكل أشكال القمع  )عبدالكريم قادري(

كتبسينما

الغزليةُ الكبرى: عنوانٌ يُفاقمُ مسألة الزمن حضورًا في مواجهة 
نَفْسهِ ماضيًا، عنوانٌ يبدو ظاهريًّا من الجاهليةِ لكن متّحدًا بغزلٍ 
بركات  سليم  بها  يشي  وشاية  إلا  ليست  هذه  حاضرًا،  آنًا  أكبر 
نَفسهُ عن كتابهِ هو. لكن ما أن يتم الغوص في بحر ومتن هذه 

الغزلية، حينها، نُدركُ أيّ فخ نصبه سليم للقارئ كتابهِ.

لـ»الفيصل«،  ملص  محمد  الكبير  السوري  المخرج  يتحدث 
وعن  السينمائية،  تجاربه  ميّزت  التي  المحطات  أهم  عن 
عثراتها ومنعطفاتها وانكساراتها التي لا تعود للسينما إطلاقًا 
حسب قوله، بل لكل أشكال القمع التي واجهها رفقة جيل 

كامل من السينمائيين.

136 166

عالية ممدوح

نزيه خاطر: جمهورية الأعداء

118

علي نوري زاده

ارتياح السید برحیل الشیخ

108

حسن النعمي

الشعراء القصاص  من الغناء إلى المحاورة

128

فهد حسين

العريفي.. يلجأ إلى الرواية
98

رشيد بوطيب

الاقتصاد على سرير فرويد

نادر كاظم 

 »تزفيتان تودوروف«

ريتا فرج

النسوية الإسلامية والمساواة

طلال سلمان

مايشغلني بعد »السفير«

138

152

157

184 82

أين الأدب الروسي اليوم؟
45



سعد الخشرمي

قصائد

محمد الحسيني

الألمُ على المرآة

نصوص

65

أحمد يوسف

الرحيل 117

71

رحاب أبو زيد

عام النزوح 111

التدقيق والمراجعة اللغوية

عبدالله الدوسري
محمد نصير سيد

الموقع الإلكتروني

معتز عبدالماجد

التنفيذ

رياض دفدوف

مبارك علي

الإخراج

ينال إسحق

مدير التحرير

أحمد زين

الإعلانات
هاتف: 11٤٦٤٧٨٥١ )966+( 

advertising@alfaisalmag.com

مراسلات التحرير
editorial@alfaisalmag.com

مراسلات الإدارة
ص.ب )3( الرياض 11411

المملكة العربية السعودية
هاتف المجلة :11٤٦٥3027 )966+(

فاكس: 11٤٦٤٧٨٥١ )966+(
contact@alfaisalmag.com

الاشتراكات والتوزيع

جعفر عبدالرحمن 
11٤٦٥٢٢٥٥)966+(- تحويلة: 6640

subscriptions@alfaisalmag.com

72

76

100

112

115

124

130

132

134

146

150

154

162

172

176

180

في هذا العدد
»خرز الوقت«لعلي الدميني )رضا عطية(............................

»شذرة نقدية« )شاكر لعيبي(.............................................

حوار مع الطيب تيزيني )سامر إسماعيل(..........................

أبرز مشكلات الناشرين في معارض الكتب..........................

كتاب سعوديون يطالبون بالانفتاح... ) صالح العوض(.......

خمس سنوات على رحيل شيمبورسكا )عماد أبو صالح(.......

إصدارات......................................................................................

التمثل الثقافي.. )محمود قرني(........................................

الدولة مهما عظمت مجرد عقدة )محمد الحمامصي(.....

بين كتابة المفكرات والصورة )ربيع ردمان(..........................

تجربة الهايكو في الأحواز )سالم الكعبي(........................

تراثنا ليس لنا )نذير الماجد(....................................................

نهاية التلفزيون التقليدي )نصر الدين لعياضي(...............

مفارقات المضحك لدى شابلن )عادل آيت أزكاغ(................

جـدران الخليج والغرافيتي )رنا الجربوع(...............................

تاداشي سوزوكي )عبادة تقلا(............................................

الاشتراك السنوي
ا للمؤسسات، أو ما يعادلهما بالــدولار الأمـيـركــي   100 ريال سعودي للأفراد، 250 ريالًا سعوديًّ

خـــارج المملـكــة العربية السعودية.

البحرين دينار  ريـــالات، الإمــــارات 10 دراهم، قطر 10 ريالات،  السعر الإفرادي: السعــوديـــة 10 
واحد، الأردن 750 فلسًا، مصر 4 جنيهات، المغرب 10 دراهم.

الموزعون
فاكس:   ،7704365  -  5796997 هاتف:  الجلاء،  شارع  الأهرام،  توزيع  مؤسسة  مصر، 
هاتف   ،3488 ص.ب  والتوزيع،  والنشر  للطباعة  الشرق  دار  قطـر،    ،00202  7703196
44557809، فاكس: 44557819 00974، الأردن، شركة وكالة التوزيع الأردنية، ص.ب 3371، 
هاتف: 65358855، فاكس: 65337733 00962، البحرين، مؤسسة الهلال لتوزيع الصحف، 
ص. ب 8005، هاتف: 17480800، فاكس: 17480818 00973، الإمارات العربية المتحدة، مكتبة 
الشركة  المغرب،   ،00971  42669827 فاكس:   ،42665396 هاتف:   ،2007 ص.ب  الحكمة،  دار 

الشريفية لتوزيع الصحف، ص.ب 13683، هاتف: 2400223، فاكس: 2246249 00212

التوزيع داخل المملكة
الشركة الوطنية الموحدة للتوزيع

 هاتـــــف: 4871414 )011(  فاكس: 4871460 )011(

45



الملك سلمان في مقدمة الفائزين
بجائزة الملك فيصل العالمية

أعلن رئيس هيئة جائزة الملك فيصل العالمية الأمير خالد 

الفيصل فوز خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز 

بالجائزة في فرع خدمة الإسلام، وذلك لعنايته بخدمة الحرمين 

ودعمه  النبوية،  بالسيرة  واهتمامه  وقاصديهما،  الشريفين 

الملك  بدارة  وتنفيذه  النبوية  للسيرة  التاريخي  الأطلس  مشروع 

الوقفية  للمكتبات  الملك عبدالعزيز  وإنشائه مجمع  عبدالعزيز، 

بالمدينة المنورة لحفظ التراث العربي والإسلامي، وسعيه الدائم 

التي  الصعبة  الظروف  لمواجهة  والمسلمين  العرب  كلمة  لجمع 

التحالف  إنشاؤه  ذلك  ومن  والإسلامية،  العربية  الأمة  بها  تمر 

الإسلامي العسكري لمحاربة الإرهاب واستضافة مقره بالرياض، 

ودعمه  الإنسانية  والأعمال  للإغاثة  سلمان  الملك  مركز  وإنشاؤه 

بسخاء ليقدم العون للشعوب العربية والإسلامية المحتاجة.

للجائزة  العام  الأمين  تلاه  الذي  العامة  الأمانة  بيان  وتضمن 

الدكتور عبدالعزيز السبيل في حفلة الإعلان عن أسماء الفائزين 

حضور  وسط  الماضي،  يناير  في  الرياض  في  الخزامى  بمركز 

في  الفائزين  بقية  عن  الكشف  كبير،  وإعلامي  وفكري  ثقافي 

فروع الجائزة، ففي فرع الدراسات الإسلامية فاز الدكتور رضوان 

السيد، لجمعه في أبحاثه ودراساته بين الاطلاع الدقيق الواسع 

والإحاطة  والسياسي،  الفقهي  الإسلامي  العربي  التراث  على 

بمنهجية  الأكاديمية  بحوثه  وامتياز  الحديثة،  البحث  بمنهجيات 

علمية دقيقة ومواءمته المتميزة بين الأصول الفكرية السياسية 

الإسلامية، والواقع العربي الإسلامي.

الجائزة  على  حصل  فقد  والأدب  العربية  اللغة  فرع  في  أما 

مجمع اللغة العربية بالمملكة الأردنية الهاشمية، تقديرًا لجهوده 

العلمية المتميزة في ترجمة العلوم والتقنية، ونقل المصطلحات 

في  التعريب  وإدخال  العربي،  السياق  في  ووضعها  العلمية. 

التعليم الجامعي في الوطن العربي سعيًا لتوطين العلم والتقنية. 

تاداميتسو  الياباني  البروفيسور  فاز  للطب  الجائزة  فرع  وفي 

المناعة  لأبحاث  فرونتير  مركز  في  المناعة  أستاذ  كيشيموتو 

علاج  وتطوير  اكتشاف  في  الرائد  لدوره  اليابان،  أوساكا  بجامعة 

بيولوجي جديد وناجع لأمراض المناعة الذاتية. وعمله المتواصل 

ن خلالها من اكتشاف إنترلوكين  على مدى أكثر من ثلاثين سنة تمكَّ

)منظم الالتهابات والمناعة( ومستقبلاته ومساراته. 

وفي فرع الجائزة الخامس للعلوم فاز بالاشتراك البروفيسور 

مولينكامب  لورينس  والبروفيسور  )سويسري(  لويس  دانيل 

)هولندي( لمساهمتهما بدرجة كبيرة في المجال التجريبي لعلم 

قوية  تطوير حواسب  نحو  المجال  فتح  مما  الإلكترونات،  دوران 

من حيث سرعتها وقدرتها على تخزين المعلومات.

عبدالعزيز السبيل والأمير خالد الفيصل في أثناء الإعلان عن الفائزين بالجائزة

6

المركز

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



ا من جامعة هارفارد الأمير تركي الفيصل يستقبل وفدًا طلابيًّ

استقبل الأمير تركي الفيصل -رئيس مجلس إدارة مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية- في مكتبه بالمركز صباح يوم 

الأحد 10 ربيع الآخر 1438هـ/ 8 يناير 2017م وفدًا طلابيًّا من جامعة هارفارد في إطار التعاون بين المركز والجامعة في المجال البحثي وتنظيم 

الدراسية للطلاب والطالبات ضمن وفد الجامعة، وتحدّث عن  التخصّصات  اللقاء-  الندوات والمحاضرات وورش العمل، وتعرّف -خلال 

علاقته الوطيدة بجامعة هارفارد التي زارها عدة مرات، وألقى فيها العديد من المحاضرات في مناسبات مختلفة خلال السنوات الماضية، 

أثناء عمله سفيرًا للمملكة لدى الولايات المتحدة الأميركية، كما تناول تجربته الدراسية وهو طالب في جامعة جورجتاون  خصوصًا في 

الأميركية.  وتأتي هذه الزيارة في إطار سعي المركز إلى توثيق أوجه التعاون والعلاقات الثنائية مع مختلف الجهات والمؤسسات والمنظمات 

المحلية والإقليمية والدولية العاملة في مجال البحوث والدراسات الإستراتيجية إلى جانب التعليم والإطار الأكاديمي.

العربية  المملكة  في  الملكي  الديوان  عن  صدر 

السعودية بيان ينعي فيه رائد الاقتصاد الإسلامي الأمير 

الآخر  ربيع   16 في  المنية  وافته  الذي  الفيصل  محمد 

1438هـ )14 يناير 2017م(، ورثى الأمير تركي الفيصل أخاه 

هو  فيك  بهرني  ما  »...أكثر  فيها:  قال  بمقالة  الراحل 

حنانك الذي ضاهى كِبَرُه كِبرَ جسدك. فكثيرًا ما فرَّجت 

رحمك  للمعوز،  يدك  مددت  ما  وكثيرًا  المحتاج  كربة 

أنت  وها  أعمالك،  بكبر  حياتنا  ملأت  محمد.  أخي  الله 

تلقى من الناس الحب الكبير«، وأضاف: »بهرتني عندما 

تخرجت من الجامعة كأول حامل شهادة جامعية من 

آل سعود. وانبهرت عندما توظفت في مؤسسة النقد على المرتبة التي هيأتها لك شهادتك، ولم تسعَ لوظيفة أعلى على الرغم 

من مركزك الاجتماعي. تدرجت في الوظيفة حتى انتقلت إلى وزارة الزراعة. وهناك، بهرتني بالحديث عن طريقة لتحلية مياه البحر 

للشرب وتوليد الكهرباء في آن واحد. ثم اعتمدتها الحكومة لتصبح المملكة أكبر منتج للمياه العذبة والكهرباء من مياه البحر، 

ووصلت المياه إلى كل أنحاء البلاد«.

يُعَدُّ الفقيد أحد أبرز أعلام الاقتصاد الإسلامي ورواده الأوائل، فقد أسس شركة دار المال الإسلامي، وبنك فيصل الإسلامي 

وفروعه في القاهرة والبحرين والسودان وباكستان، وكان رئيس الهيئة العامة لتحلية المياه المالحة في عهد الملك خالد، كما 

تولى رئاسة مجلس أمناء مؤسسة الملك فيصل الخيرية بعد رحيل أخيه الأمير عبدالله الفيصل رحمه الله، وهو مؤسس مدارس 

المنارات، وعضو مجلس أمناء جامعة عفت، تغمد الله الفقيد بواسع رحمته.

رحيل محمد الفيصل.. رائد الاقتصاد الإسلامي

الأمير تركي الفيصل في صورة تذكارية مع وفد جامعة هارفارد

الأمير محمد الفيصل يتوسط أخويه الأميرين »خالد« و»تركي«

7



الإسلامية مؤخرًا  والدراسات  للبحوث  الملك فيصل  وقّع مركز 

في  الأكاديمي  للنشر  توريس(  بي  )آي  مجموعة  مع  تعاون  اتفاقية 

العالمية  النشر  دور  أبرز  إحدى  وهي  لندن،  البريطانية  العاصمة 

المتخصّصة في شؤون الشرق الأوسط والعالمين العربي والإسلامي، 

لإنتاج ونشر سلسلة من الكتب باللغة الإنجليزية.

وتأتي هذه الاتفاقية في إطار مبادرة جديدة للتعاون بين المركز 

النشر  ومؤسسات  والعربية-  السعودية  البحثية  المؤسسات  -ممثًِّال 

إصدارها  سيتم  التي  الكتب  وتتضمن  توريس(،  بي  )آي  مثل  الدولية 

باللغة الإنجليزية بالتعاون مع )آي بي توريس( مختلف الموضوعات 

المتخصصة في  العام، والكتب  الرأي  التي تشغل  الفكرية والقضايا 

الدراسات الإسلامية والتاريخ الإسلامي، وكتب التراث واللغة العربية 

والدراسات المعاصرة وتاريخ الدول، وغيرها.

من  سلسلة  توريس(  بي  )آي  ونشر  إنتاج  على  الاتفاقية  وتنص 

الكتب التي تتألف من أوراق المؤتمرات السنوية، ودراسات البحوث 

الأكاديمية الأخرى للمركز.

وأوضح الأمين العام للمركز الدكتور سعود بن صالح السرحان 

أن المركز يسعى من خلال هذه المبادرة إلى نشر الثقافة السعودية 

والعربية والإسلامية في مختلف دول العالم، وتوسيع معارف العالم 

مع  الثنائية  والعلاقات  التعاون  أوجه  وتوثيق  المملكة،  عن  الغربي 

مختلف المؤسسات والمنظمات المحلية والإقليمية والدولية العاملة 

في مجالات البحوث والدراسات الإستراتيجية والنشر الأكاديمي.

بهدف إنتاج ونشر سلسلة من الكتب باللغة الإنجليزية

المركز يوقع اتفاق تعاون مع »آي بي توريس« العالمية للنشر

8

المركز

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مركز الملك فيصل يكرّم المفكر رضوان السيد 
لحصوله على جائزة الملك فيصل العالمية

كرّم مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات 

الإسلامية المفكّر الإسلامي الدكتور رضوان السيد 

وعضو  اللبنانية،  الجمهورية  مفتي  -مستشار 

المجلس الشرعي الإسلامي الأعلى، والأستاذ في 

على  لحصوله  اللبنانية-  بالجامعة  الآداب  كلية 

الدراسات  »فرع  العالمية  فيصل  الملك  جائزة 

الإسلامية« في دورتها التاسعة والثلاثين.

في  الجائزة  السيد  رضوان  الدكتور  ونال   

»الفكر  وموضوعها:  الإسلامية،  الدراسات  فرع 

التاسع  القرن  حتى  المسلمين  عند  السياسي 

الهجري/ الخامس عشر الميلادي(؛ بسبب ريادته 

السياسي الإسلامي في  الفكر  في مجال دراسات 

المرحلة الكلاسيكية حسبما ذكرت اللجنة العلمية للجائزة في مسوّغات فوزه بالجائزة.

وأكّد الدكتور سعود بن صالح السرحان -الأمين العام للمركز- أن تكريم المركز للدكتور رضوان السيد يأتي تقديرًا لجهوده 

الفكرية والبحثية، ومشاركاته الثريّة في عددٍ كبيرٍ من أنشطة المركز وفعالياته. كما شكر الدكتور رضوان السيد القائمين على 

المركز على جهودهم في الدراسات والبحث العلمي الجادّ، مبديًا سعادته بأن يكون فوزه بالجائزة هذا العام مقترنًا بنيل خادم 

الدكتور رضوان  للمركز  العام  الأمين  الإسلام. وسلَّم  الجائزة في فرع خدمة  بن عبدالعزيز  الملك سلمان  الشريفين  الحرمين 

السيد درعًا تكريميةً بهذه المناسبة، وسط احتفاءٍ كبيرٍ به من الباحثين في المركز.

رضوان السيد وسعود السرحان



كاريكاتير



الذييب أوضح أن تغير الطقس وراء الهجرات 

الصويان: الموسيقا كانت منتشرة
بين سكان الجزيرة

والدراسات  للبحوث  فيصل  الملك  مركز  عقد 

الجزيرة  في  والثقافية  الإنسانية  الأنشطة  ندوة عن  الإسلامية 

الباحث  فيها  وشارك  الماضي،  يناير  منتصف  في  العربية، 

سليمان  الدكتور  وآثارها  العربية  الجزيرة  شبه  حضارة  في 

الذييب، والباحث في الإرث الثقافي والحضاري لشبه الجزيرة 

في  أقيمت  التي  الندوة  وفي  الصويان.  الدكتور سعد  العربية 

باحثين  حضور  وشهدت  الفيصل،  بمعهد  المحاضرات  قاعة 

بعلم  الاهتمام  بداية  تاريخ  الذييب  الدكتور  أوجز  ومهتمين، 

الآثار في المملكة؛ إذ ذكر أن عهد الملك فيصل شهد اهتمامًا 

بعثة   30 حاليًّا  بلغ  البعثات  عدد  وأن  عنها،  والتنقيب  بالآثار 

مشيرًا  سعوديين،  باحثين  إلى  إضافة  أجانب،  باحثين  تضم 

إلى أن هذه البعثات تحظى بالاهتمام ويوفر لها الإمكانات من 

الجهات الرسمية. 

في  رسميًّا  الآثار  علم  بداية  سبقت  التي  الفترة  وعن 

المملكة، قال الذييب: إن علم الآثار لم يكن ليتطور من دون 

المشاق  تحملوا  الذين  الغربيين  والعلماء  الرحالة  جهود 

انتباه  لفت  في  الفضل  لهم  وأرجع  الأمن،  وانعدام  والسفر 

العالم للحضارة الموجودة في شبه الجزيرة العربية، مضيفًا 

أنه خلال العقود الأربعة التي بدأت فيها الدراسات المسحية 

اكتشف حتى اليوم أكثر من 10 آلاف موقع أثريّ في المملكة، 

أن  إلى  وكثرتها  وقيمتها  الآثار  هذه  تنوع  في  السبب  وعزا 

عما  يختلف  القديم  التاريخ  في  طقسها  كان  العربية  الجزيرة 

الكشف عن وجود بحيرة  الفرضية  اليوم، ما يؤكد هذه  عليه 

الخالي،  الربع  منطقة  في  مربع  كم   50 بمساحة  مغمورة 

الماء،  وقل  الطقس  تغير  عندما  هجروها  الناس  أن  مرجحًا 

وبدأت الحروب تقوم بين القبائل ليضطر بعضها إلى الهجرة 

لتجنب الحرب، ومن هؤلاء كان الأكاديون الذين هاجروا إلى 

الثانية  الهجرة  كانت  ثم  الأكادية،  إمبراطورية  وبنوا  العراق، 

سعد الصويان

صالح العوض

فعاليات

10

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



الآراميون  وتبعهم  سوريا،  إلى  هاجروا  الذين  للآشوريين 

والنبطيون. وتطرق الذييب إلى النقوش والرسوم التي وجدت 

العربية  الجزيرة  في  وجد  أنه  موضحًا  العربية،  الجزيرة  في 

كانت  التي  الثمودية،  باللغة  كتابة  ألف   25 من  أكثر  فقط 

منتشرة فيها، إضافة إلى اللغة الآرامية التي كانت بمنزلة لغة 

عالمية آنذاك.

أهمية  عن  الصويان  سعد  الدكتور  تحدث  جانبه،  من 

العلماء  من  الكثير  أن  إلى  مشيرًا  العربية،  الجزيرة  موقع 

يرجح أن أصل وجود الإنسان كان في إفريقيا ولم يكن هناك 

معبر برّي سوى الجزيرة العربية، وأنه من هنا تكوّنت أهمية 

وبعضها  وتعايشت  الأعراق  اختلطت  حيث  حضاريًّا  الجزيرة 

الصويان  الدكتور  ورجح  الخضراء.  طبيعتها  بسبب  استقر 

الغابات  هذه  تحولت  إذ  وكثرته  النفط  لوجود  الفرضية  هذه 

من  كانوا  الساميين  أن  الصويان  وذكر  نفط.  إلى  المدفونة 

اللغة  إليهم  وتنسب  الجزيرة،  استوطنوا  الذين  الأعراق 

السامية، ومن فروعها العربية والعبرية والآشورية والآرامية. 

وعرج الصويان على الثقافة اللفظية والكتابية، مؤكدًا أنه حتى 

بداية الإسلام كانت الثقافة العربية منطوقة وليست مكتوبة، 

أهمية  أن  موضحًا  الوحي،  نزول  بعد  بدأ  الكتابة  ازدهار  وأن 

الثقافة المكتوبة تكمن في إصلاح الأخطاء والحدّ من التغيرات 

اللفظية تتغير ولا  الثقافة  اللغة، في حين أن  التي تطرأ على 

يمكن الحد من تغييرها.

وفي سؤال حول الموسيقا ووجودها في الجزيرة العربية 

بين  منتشرة  كانت  الموسيقا  أن  الصويان  الدكتور  أجاب 

سكانها، مدلًِّال على ذلك بطريقتهم في تقديم ضيافة القهوة 

إذ تعد أمام الضيف وتقدم له  التي تكون بطريقة موسيقية؛ 

يذكر  كما  كلُّها،  وأنغامًا  أصواتًا  مُصدِرًا  الفنجان،  طَرْق  مع 

الصويان، أقرب إلى الدلالة على وجود الأذن الموسيقية التي 

تطرب للنغم وللغناء. وذكر الصويان أن الشعر الجاهلي أقرب 

كما  فكلاهما،  الفصيح،  للشعر  لا  النبطي  الشعر  إلى  اليوم 

يوضح، يشبه الآخر في المفردات والصور الشعرية والمطلع 

بين  وأنّ كليهما كان شعبيًّا ومنتشرًا  القصائد،  به  تبدأ  الذي 

الناس، مضيفًا أن اختلاف اللغة والألفاظ طبيعي بسبب تغير 

المكان والوقت، متمنيًا أن يركز الباحثون على جمع هذا الإرث 

الحضاري والفني، وعدم إهماله والتقليل منه لكونه شعبيًّا!

التنمية  التوقف عن  إلى عدم  الصويان في محاضرته   ودعا 

والتغيير والمضي نحو المستقبل، »لكن في الوقت نفسه علينا أن 

نوثق المراحل المهمة من تاريخنا الاجتماعي 

إليه  الرجوع  نستطيع  حتى  والثقافي 

ثقافتنا  عن  نتخلّى  وألا  أردنا.  متى 

لإرضاء غيرنا، بل يجب أن نفخر 

كما  والحضاري  الثقافي  بموروثنا 

يفخر الآخرون بموروثهم«.

جانب من الحضور

سليمان الذييب

11



في ندوة نظمها المركز عن حماية المدنيين والأقليات في سوريا

السفير البريطاني: الوضع السوري يؤثر في أوربا

الرياض  لدى  البريطاني  السفير  أكّد سايمون كوليس 

أن الوضع السوري يؤثّر في أوربا، وأنه لا يمكن قيام سوريا 

أن  موضّحًا  الأسد،  بشار  قيادة  تحت  مستقرة  مستقلة 

نة وغيرهم في المدن، وأن  النظام يقتل المدنيين من السُّ

بالواقع  ربطها  لعدم  السياسية فشلت في سوريا  الحلول 

على الأرض، مستشهدًا بمفوضات أستانا، التي كما يقول: 

لم تخرج بجديد على صعيد وقف إطلاق النار، مشيرًا إلى 

أن إنجلترا وأوربا تركّزان على حماية المدنيين والمساعدات 

الإنسانية.

»حماية  ندوة  في  مشاركته  خلال  كوليس،  وقال 

المدنيين والأقليات في سوريا«، التي نظمها المركز الشهر 

بالشؤون  المختصين  من  كبير  حضور  وسط  الماضي 

الأجنبية  الدول  والأكاديميين وسفراء  والخبراء  السياسية 

والشخصيات العامة: إن التعاون الروسي الإيراني في سوريا 

»غير محدّد المعالم، وتدخّلاتهما ليست لحماية الأقليات، 

أو القضاء على الإرهاب؛ لأن إيران وروسيا تساعدان نظام 

الأسد المجرم على قتل المعارضة والمدنيين، وأعتقد أن 

تهجير السوريين كارثة كبرى للنظام. 

وهناك -من وجهة نظري- فرصة للمعارضة لمواجهة 

داعش والإرهاب، ويجب التوحّد في مواجهة ذلك الخطر 

أيّ  لإنهاء  والمحاسبة  المصالحة  بين  والتوازن  الداهم، 

حرب«.

في  والإيرانية  الروسية  الخارجية  التدخلات  وعن 

سوريا، أكد أنها لم تهدف للقضاء على الإرهاب أو لحماية 

»بل كان هدفها حماية  الأقليات  فيهم من  بمن  المدنيين 

حلب،  في  المدنيين  استهدفت  كيف  ورأينا  النظام، 

وتركت الجماعات الإرهابية في الرقة وتدمر«، مشيرًا إلى 

الشروع في أي حل  المدنيين قبل  أن الأولوية هي حماية 

سياسي. وفي سؤال حول ردة فعل المجتمع الدولي على 

وأنا  أخطاء،  ارتكبنا  »لقد   : قائًال كوليس  أجاب  يحدث  ما 

ردة  على  وستحاسبنا  ستعود  القادمة  الأجيال  أن  أتوقع 

فعلنا كمجتمع دولي، لم يكن يجدر به التردد بين خياري 

الدولي  المجتمع  أن  مضيفًا  التدخل«،  أو  التدخل  عدم 

مجبر على إيجاد حل سياسي يرضي جميع الأطراف. 

جانب من الندوة

فعاليات

12

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



العليا  اللجنة  قبوات، عضو  هند  أوضحت  من جهتها، 

تدخّل  من  مرعوبون  السوريين  من  كثيرًا  أن  للمفاوضات، 

أن  مؤكدة  الروسي،  التدخّل  ويفضّلون  بلادهم،  في  إيران 

النظام »لعب بورقة الطائفية طوال 50 عامًا وخلال الثورة«، 

بالثورة،  أضرّت  الفردية  والأحداث  الأشياء  بعض  وأن 

2012م  عام  النظام  صنعه  الذي  الدستور  أن  على  مشدّدةً 

جعل المسيحيين مواطنين من الدرجة الثانية، مشيرة إلى 

بين  ويساوي  الجميع،  عليه  يتوافق  جديد  لدستور  الحاجة 

وفق  وأعراقهم  وطوائفهم  أديانهم  من  بعيدًا  المواطنين، 

ميثاق اجتماعي جديد.

محاصصة  دون  من  لسوريا  مستقبًال  قبوات  وتمنّت   

طائفية، مؤكدةً أن الحلّ في المصالحة والعدالة الانتقالية. 

والتقسيمات  واحد،  وطن  التاريخ  طوال  »سوريا  وقالت: 

الدينية والعرقية لم يكن لها وجود فيها، والنسيج السوري 

كان وحدة متماسكة، والتلاحم المسيحي الإسلامي بدمشق 

ظلّ موجودًا في سوريا قبل ثورة عام 2011م، التي خرجت فيها 

جميع الأطياف السورية للمطالبة بالحرية ضد نظام مستبدّ، 

النظام خوفًا  المسيحيين والمسلمين لم يخرج ضد  وبعض 

من القمع والطائفية، والمسيحيون لم يقفوا مع النظام الذي 

بدور  يقوم  الكنائس في سوريا  الوطن، ومجلس  أبناء  يقتل 

ا حاليًّا في التنسيق مع رجال الدين الإسلامي«. إيجابي جدًّ

وفي الندوة نفسها أشار مالك العبدة، الباحث في مركز 

الحوار الإنساني بجنيف، إلى أن نظام بشار الأسد يدمّر المدن 

ما  النظام  وأن  للثورة،  الاجتماعية  الحاضنة  لكسر  نية  السُّ

زال يستخدم الأسلحة الكيماوية، ولم يُردع دوليًّا، موضحًا 

هو  ونظامه  المحرَّمة،  بالأسلحة  نة  السُّ يستهدف  بشارًا  أن 

نة  المسؤول، لكنه يتحجّج بالحاضنة الاجتماعية، ويتّهم السُّ

بدعم الثورة. وأكد أن ما يدور في سوريا هو حرب أهلية، وأن 

النظام يستهدف المدنيين، ولا يكترث بقتل الآلاف؛ إذ قتل 

منذ بداية الثورة أكثر من 300 ألف سوري. 

مسؤولية  من  جزءًا  السورية  المعارضة  العبدة  وحمّل 

المجتمع  نصف  من  أكثر  أن  خصوصًا  الدائرة،  الحرب 

ر، وأن المعارضة لم تستطع إيجاد خطاب وطني يجمع  مهجَّ

الشارع السوري، وأنها لم تكن واضحةً من بداية الثورة فيما 

المصالحة  في  الحلّ  أن  إلى  مشيرًا  السلاح،  بحمل  يتعلّق 

والمصارحة »مع أنه في اعتقادي لن تتمّ محاسبة أيّ مرتكب 

»يحمل  سوريا  في  الروسي  التدخّل  أن  مضيفًا  للجرائم«، 

لدى بعض المتابعين أبعادًا تاريخيةً لحماية المسيحيين«.

الوضع  عن  نقاش  حلقة  الإسلامية  والدراسات  للبحوث  فيصل  الملك  مركز  م  نظَّ

الخدمات الأساسية وفي مقدمتها  العديد من  اليمن وانعكاس ذلك على  السياسي في 

الملك  لمركز  العام  –الأمين  السرحان  سعود  الدكتور  م  وقدَّ والأمن.  والصحة  التعليم 

فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية- ورقةً تناولت الوضعين السياسي والأمني باليمن، 

الأستاذ  اليمن ومعاناة  في  العالي  التعليم  الخنيزان عن وضع  الدكتور منصور  ث  وتحدَّ

بالجامعات  لحق  الذي  والتدمير  الانقلاب،  جرّاء  من  اليمنية  الجامعة  في  الأكاديمي 

اليمنية بسبب الحرب.

وشارك في الحلقة العميد علي ناجي عبيد -رئيس مركز الدراسات الإستراتيجية في 

القوات المسلحة اليمنية بمداخلة تناولت إعادة إعمار اليمن وبخاصة المناطق المحررة، داعيًا دول الخليج إلى استقبال المزيد 

من العمالة اليمنية، محذرًا من إقحام الحوثيين المذهبية والطائفية في مناهج التعليم باليمن، ومقترحًا بناء مدارس من قبل 

رجال الأعمال السعوديين. وقال عبيد: »إن الحرب دمرت البنية التحتية في اليمن، والإرهاب والفقر ضربا »عدن« والعديد من 

المدن، وهناك 14 مليون يمني يعاني الفقر الغذائي، إضافة إلى انقطاع الرواتب وعدم وجود إنتاج، مع انتشار بعض الأمراض«، 

مشيرًا إلى توغل عصابات التهريب، ونزوح الكثير من اليمنيين.

حلقة نقاش 
عن الأوضاع السياسية والأمنية والتعليمية في اليمن

علي ناجي عبيد

13



مقال

14

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ماجد الحجيلان
رئيس التحرير

»إن شيئًا مخيفًا على وشك الوقوع«.. هكذا يختصر 

الباحث الهندي بانكاج ميشرا خلاصة كتابه الصادر 

حديثًا »عصر الغضب« وهو لا يفاجئ قراءه بهذه 

النتيجة إذ يأخذهم في رحلة طويلة فيما سمّاه »تاريخ 

الحاضر«، ويعود بجذور الغضب والعنف والكراهية 

التي تسود العالم الآن إلى القرنين الماضيين، ويتكئ 

على مروياته المتعددة من أقوال وأطروحات مفكري 

التنوير والحضارة الغربية ليصل إلى النتائج السياسية 

والثقافية اليوم، وفي كتابه سيجد القارئ تفسيرًا 

، فمن  مختلفًا لحوادث بات تفسيرها الشائع مبتذًال

 )Brexit( صعود اليمين المتشدد في أوربا إلى البرغزت

ومن الترَمْبيّة إلى الحروب في أوكرانيا والشرق الأوسط، 

وظهور دولة داعش، والأزمات المالية والاقتصادية، 

والكراهية الصاعدة ضد المهاجرين والأقليات 

والمسلمين، وصوًال إلى موجات التعبير عن الغضب 

والحقد في وسائل الإعلام الجديد والقديم معًا.

أحدث كتاب ميشرا هزة في الأوساط الفكرية 

الغربية، وهو رغم رفضه السردية الغربية السائدة 

قُوبل باهتمام ونقاش مستفيض إن في وسائل 

الإعلام أو في مراكز الأبحاث والمطبوعات الثقافية 

المتخصصة، ويمثل »عصر الغضب« ما يشبه الثورة 

الفكرية على التفسيرات الجاهزة لانفجار الشعبوية 

في وجه الغرب، فالقول بأنها ردة فعل على وحشية 

، أو ازدياد المهاجرين المسلمين هو  داعش مثًال

تفسير سطحي، وهو يعيد ذلك كله إلى ما يصفه 

بجذور الغضب والخوف الكامنة في النفس البشرية، 

ويربطها بمساراتها النفسية وأحداثها التاريخية معززًا 

ذلك بالشواهد.. فلقد ظلت الشعبوية كامنة في 

أسفل المجتمعات الغربية بانتظار أن يقطف ثمراتها 

الديماغوجيون في الأعلى، وهو ما حدث مع انتصار ترمب في 

الانتخابات الأميركية الذي سبقه تفشي الحوادث والخطابات 

العنصرية، وفي خروج بريطانيا من الاتحاد الأوربي الذي 

سبقه مقتل النائبة العمالية جو كوكس بالرصاص والسكين 

معًا، لكنها علامات لم يكن أحد يضعها في سياقها الصحيح 

وفق تفسيره.

يقول بانكاج ميشرا :»هناك مسار قديم من الوحشية 

والألم والمعاناة أوصل التجربة الأوربية لواقعها المستقر 

اليوم« أي أن أوربا الحاضرة صنعتها كل هذه التجارب 

واللحظات التاريخية المؤلمة في الحربين العالميتين وما 

قبلهما، وهو يرى أن المليارات من البشر جرى اقتلاعها من 

تقاليدها ومنظومتها القيمية والفكرية -أيًّا يكن مستواها- 

وألقيت في العراء، فلا هي بالتي استطاعت استيعاب الحداثة 

الغربية ولم تبقَ في مكانها التقليدي المريح، فصارت منبتّة 

ومحبطة وخطيرة على نفسها وعلى غيرها، فوعود الحرية 

والرخاء لم تتحقق، وتحولت الثورة التقنية ومعدلات 

الناتج المحلي والمصالح الاقتصادية إلى دين جديد وعقيدة 

هيمنت لا على السياسة فحسب بل على الفكر والثقافة، ما 

جعل المجتمعات تدخل في تنافس محموم لتحصيل هذه 

المكاسب التي هي كالسراب، والنتيجة عند ميشرا وصول 

هذه الشعوب إلى البؤس واليأس، ومن ثم الرغبة الملحّة في 

الثورة على هذا النظام في شكل عنيف وعدمي.

ويشدد ميشرا على أهمية عامل الخوف عند البشر، 

الخوف من فقدان الشرف والكرامة والمكانة، وعدم ثقة 

الشعوب في التغيير وعواقبه، ويرى أن الغرب تجاهل عوامل 

الاستقرار المغرية وحميمية الألفة، ولم يعد فيما يسمى 

النظام العالمي الجديد مكان للدوافع البشرية الغريزية 

الأكثر تعقيدًا، فالرعب من الظهور بمظهر الضعيف، والغرور 

والحاجة لحفظ ماء الوجه، والهوس بالتقدم المادي.. كلها 

عصر الغضب ومستقبل العالم



15

عوامل نفسية واجتماعية لم تؤخذ في الحسبان. العقلانيون 

تجاهلوا عوامل الاستياء من الشعور الدائم بالتخلف واللذة 

العنيدة للشعور بدور الضحية المزمنة، فعلى سبيل المثال 

يعيد ميشرا دوافع ألمانيا للتوسع أوائل القرن العشرين 

وكذلك عناد الصين وروسيا اليوم إلى الشعور بالمهانة أكثر 

من أي شيء مادي آخر. 

ومن معتزله في ماشوبرا على مقربة من الهملايا الهندية 

راح ميشرا يرسل أبحاثه التي تراجع كثيرًا من المسلّمات 

الغربية والشرقية على حد سواء، ومضى يصعّب مهمة من 

يريد تصنيفه في اليمين أو اليسار، فهو ينتقد الماركسية 

والليبرالية معًا، ويهاجم بوذيي ميانمار وقوميي ألمانيا 

البيض، على أنه مشغول بنقد مبادئ التنوير والعقلانية 

في أوربا وما وصلت إليه من خلاصات اليوم، فهو يراها غير 

صالحة لتفسير العالم الذي نعيش. ومستندًا إلى ما كتبه 

دوستويفسكي يؤكد ميشرا أن دوافع البشر ليست عقلانية 

بالضرورة، ويعيد التذكير بما قاله سيغموند فرويد »الدوافع 

البدائية والوحشية والشر لم تختفِ مطلقًا إنما هي كامنة 

في كل فرد« ويرى أن كل ما أسس مبادئ العقلانية الغربية 

من دراسات نفسية واجتماعية وفلسفية قدمها أمثال نيتشه 

وفيبر جرى تجاهلها في العصر المادي اليوم.

ويمضي الباحث الهندي في تعداد الشواهد التي ترسم 

في رأيه مؤشرًا واضحًا على انهيار عالمي قريب، داعيًا 

للالتفات إلى العوامل الروحية والعاطفية لدى البشر في 

سعيهم وفهمهم المتناقض لمبادئ الحرية والمساواة 

والرخاء. 

هذا الكتاب الذي يصفه أحد النقاد في الغارديان 

بأنه جرس إيقاظ مخيف، قد لا تتفق مع جميع نتائجه 

ومعالجاته، لكن يصعب أن تتجاهل فرادته في مجاله، 

وكونه تأريخًا للأفكار خلال القرنين الماضيين ونقدًا جريئًا 

ومغايرًا لما آل إليه »عقلُ العالم« ولكل المواضعات الفكرية 

التي تقارب أزمات العصر الحاضر، غير أن ميشرا لم يتناول 

بالتثمين ذلك الحرص الغربي المذهل على حكم القانون 

واحترام المحاكم والقضاة وسيادة النظام، وهو منجز غربي 

قد يجيب عن بعض الأسئلة التي يطرحها الكتاب، وحيث 

إن نظرة ميشرا إلى الدين بوصفه عامًال روحيًّا فيها كثير من 

الإجلال؛ إذ يبرئ الأديان من أخطاء البشرية اليوم؛ يأخذ 

عليه كتاب علمانيون رهانه على الفاتيكان مثًال وكيف يدعو 

البابا فرانسيس إلى القيام بدور أكبر في تجنيب العالم 

الهاوية التي يتوقعها.

الغرب تجاهل عوامل الاستقرار المغرية 
وحميمية الألفة، ولم يعد فيما يسمى 

النظام العالمي الجديد مكان للدوافع 
البشرية الغريزية الأكثر تعقيدًا

وأيًّا يكن الاتفاق أو الاختلاف مع قراءة ميشرا لتاريخ 

الحاضر وتوقعاته بمستقبل خطير؛ فإن كتابه محفز على 

التفكير مرات في القناعات والمسلّمات التي فرضتها قواعد 

السيطرة الغربية على العالم، والحال أن كثيرًا من الدراسات 

والتقارير الدولية والمعطيات السياسية اليوم تعزز هذه 

النظرة غير المتفائلة إلى مستقبل العالم في المدى المنظور، 

ولعل من أهمها تقرير صدر مطلع عام 2017م عن مجلس 

الاستخبارات الوطنية الأميركية )NIC( وفيه يقرأ محللو 

وخبراء الاستخبارات الأميركية مؤشرات سياسية واقتصادية 

لحركة القوى والمجتمعات حول العالم، وهو من التقارير 

النادرة التي تنبأت باستعار الطائفية وباضطراب سيصيب 

الدول العربية قبل الثورات بأكثر من عقد.

ولعل من أبرز ما يلفت في هذا التقرير توقعه قرب 

انتهاء عصر الهيمنة الأميركية، وانكماش الاقتصاد العالمي، 

وصعود النزعات القومية والعداء بين الدول المتنافسة، 

وبروز اتجاه عالمي لمعاداة المؤسسة ما يؤدي لضعف 

الحكومات ونهاية الديمقراطية بمعناها التقليدي، بالإضافة 

إلى حروب إلكترونية متوقعة وإرهاب سايبراني.

ليست هذه التقارير والكتب ضربًا من التنجيم وقراءة 

الكف، فعلم المستقبليات صار راسخًا بحيث تأسست له 

إطاراته المرجعية ومناهجه التحليلية ونماذجه ومفرداته، 

وهو الأمر الذي يكفل الحصول على نتائج يمكن قياسها 

واختبار جودتها، غير أن لدى أناس كثر -حتى من الباحثين- 

كراهيةً معلنةً لهذا النوع من العلوم، وانحيازًا للأرقام 

المحددة والوقائع المرئية رأي العين.

أمران مستمران في التقدم الإيجابي لخير البشرية اليوم 

هما المنجزات التكنولوجية، والاكتشافات الطبية، وبين 

التفاؤل والتشاؤم، حاضر تقاسيه شعوب كثيرة لا تكترث 

نخبها بالتطلع للغد، فالمستقبل سيكون قضاءً وقدرًا 

مقدورًا، والغد الذي تفتش عن ملامحه اليوم سيدهمك 

بخيره وشره، وما عليك إلا الانتظار. 



الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

اقرأ جدول القطارات
لا تقرأ القصائد...

تأملات في المترو والقطار من زوايا ثقافية واجتماعية وجمالية

1617



1617

الذي اخترع وسائل النقل العام؛ القطار، والمترو، لعل أول ما تبادر إلى ذهنه قهر المسافة 

ر كيف يربط بين مدن متناهية في البعد، ويصل بين بلاد كان مستحيًال وصلها.  واختراق الزمن، فكَّ

لكنه ربما لم يتخيّل، على الرغم من سعة خياله، أن يتحول هذا الناقل، في الأزمنة الحديثة، إلى 

طفرة في منسوب الوعي، وثورة في مفاهيم العيش المشترك وفي تداخل الاجتماعي والثقافي 

ل جذري يطول أشياء كثيرة، تحول تشهده المدن، تتغير به وتُغيِّر من خلاله،  والجمالي، وتحوُّ

فلن تعود المدينة هي المدينة نفسها قبل أن تعرف هذا الناقل، كما أن سكانها يخضعون بمشيئتم 

أو رغمًا عنهم، للتحول.

في القطار والمترو يلتقي بشر ينتمون إلى شرائح اجتماعية وأعراق وديانات، يعكسون أنماطًا 

من السلوك، ومستويات من التفكير. هذا الالتقاء الذي قد لا يدوم طويًال حسب زمن الرحلة، 

كفيل بجعلنا نعرف، من الوهلة الأولى، إذا ما كان هذا المجتمع لديه قابلية للتعايش مع الآخر، 

أنه يسدل ستارًا من حديد في وجوه  أو  الزمن،  نوعه وجنسيته، ومشاركته لحظة من  كان  أيًّا 

الآخرين، منطويًا على نفسه ومواطنيه.

يتحول اللقاء في الناقل العام إلى مختبر للحريات والمسؤولية الاجتماعية والشرط الأخلاقي 

للتعايش والقبول بالآخر، وربما إلى مرآة لطبائع الناس ولهجاتهم، للأفكار والمشاغل والهواجس 

اليومية لسكان المدينة.

عند  أكثر جموحًا  خياًال  غذّت  بدورها  فإنها  خيال جامح،  بنت  والمترو  القطارات  كانت  وإذا 

شعراء وأدباء رأوا في هذه اللقاء الكرنفالي، مناسبة يمكن تحويلها إلى متخيَّل أدبي، عناصره 

حالِمة بقطع المسافات وارتياد الآفاق، وأبطال يفتشون عن انتصارات، أو جنود جرحى عائدون 

من معارك خاسرة، أو عشاق للتوّ فارَقَ بعضهم بعضًا؛ عمّال وأرباب عمل، موظفون ومديرون، 

نساء ورجال وأطفال، أو غرباء يبحثون عن معنى حتى لو من خلال رحلة لا وجهة محددة لها، أو 

لصوص وقطاع طرق وقتلة يهندسون حِيًَال للانقضاض على ضحاياهم. 

ستتحول القطارات والمترو إلى فضاء لروايات تحوك مصاير شخصياتها من تفاصيل الرحلات 

نفوسًا سعيدة،  الوجود، ستحمل  وكُنْه  الزمن  أسرار  س  تَتلمَّ لقصائد  أجواء  وإلى  وإيابًا،  ذهابًا 

وستجد ذواتٌ معذبة تحت عجلاتها السريعة راحتها الأبدية. 

ولئن كانت مناسبة هذا الملف الذي تقدمه »الفيصل« لقرائها هي استمرار العمل على »مترو 

الرياض«، الذي يتوقع أن يُحدِث تحوًال جوهريًّا في المدينة، فإننا وجدنا أن وسائل النقل العام 

جديرة بالانتباه والتأمل، انطلاقًا من زوايا جمالية واجتماعية وثقافية واقتصادية، في حضورها 

الذي بات أساسيًّا ليس فقط في حياة المجتمعات وصيرورة المدن، إنما أيضًا في المُتخيَّل الأدبي، 

وفي منطوق المفكرين والفلاسفة والشعراء، كالشاعر الألماني الذي عبر بقوله: »لا تقرأ القصائد 

يا بُني... عليك أن تقرأ جدول القطارات!«.



18

حكاية القطار الذي جمع، طواعية أو غصبًا، 
بين شعوب لا تتكلم لغة واحدة

السرعة والمسافة
وتبدّل الأزمنة

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



19

فيصل دراج  ناقد فلسطيني

لا تنفصل الرواية، من حيث هي جنس أدبي حديث، عن ظواهر الأزمنة الحديثة، 

فقد  الإنسانية.  العلوم  حقل  في  أم  والسياسة،  الاقتصاد  حقلي  في  ذلك  أكان  سواء 

صعدت في القرن الثامن عشر إلى جانب غيرها من الظواهر الصاعدة، الممثّلة بالثروات 

الإنساني ملامح جديدة،  المجتمع  أعطى  ما  والفلسفية؛  والعلمية  والصناعية  القومية 

وجعل من القرن الثامن عشر »عصر التاريخ«، بلغة المؤرخين.

أرادت »الحداثة الأوربية«، بلغة معينة، أو »رأسمالية الغرب المنتصرة«، بلغة أخرى، 

رة المسافات، وفاتحة  أن تروّض الجغرافيا، وأن تربط بين أقاليم الأرض المختلفة، مقصِّ

الجديدة«  الإنسانية  الإنسانية بعضها على بعض. وسواء صدرت »الجغرافيا  الحضارات 

التي واجهت المجهول بالمعلوم، أو عن طموح  عن تحديث أملته »الثورات العلمية«، 

الإنسان الأوربي بأن يكون سيدًا على العالم، فقد أسست لبيئة إنسانية جديدة، مختلفة 

الأعراق والأديان والتقاليد. ارتبطت البيئة الجديدة بوسائل اتصالات غير مسبوقة، احتل 

فيها »القطار« مكانًا مميّزًا. وما حكاية القطار إّال حكاية القوة والمعرفة، وحكايات الفضول 

الإنساني الذي جمع، طواعية أو غصبًا، بين شعوب لا تتكلم لغة واحدة.

مشهد مستوحى من  فلم أنّا كارنينا



الملف

20

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

لا غرابة أن يظهر القطار في روايات أوربية، اتخذت 

مكانة  فللقطار  لها.  موضوعًا  »المكتشفة«  الشعوب  من 

في الصفحات الأولى من رواية ريديارد كبلنغ »كيم« عن 

الهند حيث يتحرك »السيد الإنجليزي« متوسًال القطار، 

التبجح.  ينقصه  لا  باطمئنان  نقله  وسيلة  عن  ومتحدثًا 

في  رأى  عنصريته،  في  يقتصد  لا  الذي  كبلنغ،  كان  وإذا 

القطار أداة انتقال وسيطرة، فإن مواطنه إي. إم. فورستر 

في روايته »ممر إلى الهند«، يأخذ بمنظور مغاير، كارهًا 

»أصيلة«  ثقافة  مع  متعاطفًا  الإنجليزي،  الاستعمار 

غريبة عن الموروث الإنجليزي، دون أن ينسى القطار.

أداة سفر وإشارة ثقافية في آنٍ واحد

روايتي  في  كما  وفورستر،  كبلنغ  لدى  القطار  أخذ 

يومًا  ثمانين  في  العالم  )حول  فيرن  جول  الفرنسي 

من  مباشر  موضوع  فهو  دلالتين:  ستروغوف(  وميشال 

آنٍ  في  ثقافية  وإشارة  وسفر،  انتقال  أداة  كونه  ناحية 

واحد، عنوانها إنسان أبيض متفوق يواجه »ألوانًا« أخرى 

في أقاليم بعيدة من وطنه. ولعل هاجس السرعة، الذي 

تَلتهِمُ  نقلٍ  أداة  في  البشري  التنوع  كما  اللهاث،  يحايثه 

تتخذ من  بأن  كريستي،  أغاثا  أقنع  الذي  هو  المسافات، 

القطار عنوانًا لروايتها البوليسية »جريمة في قطار الشرق 

السريع«، حيث احتمالات ارتكاب الجريمة من احتمالات 

طبائع المسافرين.

شخص  في  يختصر  لم  دلالتيه،  في  القطار،  أن  بيد 

الأميركي  فرواية  كله.  العالم  على  توزّع  بل  الأوربي، 

فتاة  ينقل  بقطار  تستهل  كاري«  »الأخت  درايزر  ثيودور 

ريفية إلى المدينة، تعيد صوغ أقدارها، كما لو كان القطار 

كجسم  القطار  دور  وربما  معًا.  والمصاير  المسافات  يبدّل 

حديدي فاعل يتجسّد، أكثر وضوحًا، في رواية تولستوي 

الشهيرة »أنّا كارنينا«، حيث الزوجة التي وقعت في عشق 

تراجيدي تحت عجلات  تنتهي إلى موت  يراهن عليه،  لا 

بلغة  المسافات،  »يبدّد«  ما  القطار  في  كان  وإذا  القطار. 

طليقة، كان مفترضًا، اعتمادًا على التبادل اللامتكافئ، 

الثورة  فاتتها  التي  البلدان  أليفًا« في  يغدو »موضوعًا  أن 

الصناعية، شأن العالم العربي. ولهذا احتل القطار مكانة 

عبدالرحمن  رواية  في  دوره  فللقطار  العربية.  الرواية  في 

المثقف المغترب  منيف »الأشجار واغتيال مرزوق«، حيث 

يلتقي، في القطار، آخرَ عاثِرَ الحظِّ يسرد له مسار حياة 

بين  لقاء  يحقق  دلالتان:  هنا  وللقطار  بالمشقة.  عامرة 

عن  المعبّر  الإطار  وهو  والحكايات،  الكلام  فيتبادلان  غريبين، 

العارض والمؤقت والصدفة »الحزينة - الطيبة«، فالغريب يجد 

ملاذًا في غريب آخر، يأنس إليه ويبوح له بأسراره على غير توقع.

القطار موضعًا في  البساطي  الراحل محمد  أعطى المصري 

القطار؛  في  الزمن  معنى  عن  كاشفًا  الليل«،  »أصوات  روايته 

يصل بين جنوب العراق والريف المصري، ويلامس أسئلة عن 

)نحو  القليلة  صفحاتها  في  الرواية،  أن  ذلك  الأزمنة؛  تواتر 

إلى  فلسطين«  »سقوط  من  تمتد  وقائع  تسرد  صفحة(،  مئة 

منعته  بسيط«،  »ريفي  حكاية  معها  وتسرد  العراق،  سقوط 

ممدوح  السوري  أما  قديم.  عشق  »تذكّر«  الصعبة  حياته 

تاريخية عنوانها »أعدائي«،  عدوان فأنجز، قبل رحيله، رواية 

وقرأ  الاستعمار،  ومجيء  العثماني  العهد  سقوط  فيها  سرد 

يُقِلُّ  العربي،  الوافدة« في قطار بين تركيا والداخل  »الحضارة 

امرأة تكرّس ذكاءها لخدمة القضية العربية.

عبّر القطار عن غرب متفوق ينأى عن 
مركزه وينتشر في العالم، وعن »عالم 

تابِع« يريد أن يحاكي غيره ولا يصل



21

اء صامت القطار حكَّ

اء  حكَّ شخصية  السابقة،  الروايات  في  القطار،  أخذ 

صامت، يروي بالإشارة والحركة، أو شخصية سارد يعبِّر عن 

سيولة الأزمنة. وإذا كان البساطي، المعلّم في اقتصاد الكلمة، 

متعددة  ذاكرة  عن  يكشف  وهو  قطاره،  لسان  أطلق  قد 

الطبقات، فإن جمال الغيطاني، في عمله »دنا فتدلى«، جعل 

من القطارات مجازًا لسيرة ذاتية متأسية، تميل إلى التصوف: 

»تمضي القطارات هادرة، مختالة، لكنها على القضبان وحيدة، 

في الخلاء منطلقة بمفردها مهما ثقلت الحمول لا تدوم الصلة 

السرعة«  اكتمال  عند  بالقضبان  العجلات  لقاء  مقدار  إلا 

القطار  التبس  الغيطاني(.  جمال  التدوين.  دفاتر  فتدلى-  )دنا 

بشخصية إنسان يميل إلى الكآبة، له زهوه واختياله، ووحدته 

في  الغيطاني،  استغرق  الذي  الزمن«،  »نزف  ولعل  الباردة. 

»محطاته«  في  القطار  يرى  جعله  الذي  هو  متعددة،  روايات 

، قبل  المتواترة؛ إذ لكل محطة صفة وسمة، »تتلامعان«، قليًال

انطلاق القطار إلى محطة جديدة.

في  وينتشر  مركزه  عن  ينأى  متفوق  غرب  عن  القطار  عبّر 

في  يصل.  ولا  غيره  يحاكي  أن  يريد  تابعِ«  »عالم  وعن  العالم، 

والتر بنيامينممدوح عدوانجمال الغيطاني



22

الحديثة،  المدينة  عن  صورة  »المترو«  فإن  ذلك  مقابل 

اللاهثة، العاملة، اللاهية، التي تضيق بالسطح العلوي 

للأول  امتداد  هو  سفلي،  عالم  إلى  وتذهب  المحدود 

ونقيض له. والمترو، في الحالين، تجسيد لشرايين المدينة، 

انتقال  ويؤمّن  المختلفة،  والأطراف  »قلبها«  بين  يصل 

أهلها إلى مواقع قريبة أو بعيدة. فإذا أصابه عطل أشلَّ 

المدينةَ )حال أهل باريس( وأربك حياتها، كما لو كان آلة 

ا واسع النفوذ معًا، ذلك أن حياة المدينة  مطيعة ومستبدًّ

لا تنفصل عن »المترو«؛ ما يجعل من إضراب عماله حدثًا 

اجتماعيًّا في المدن الكبيرة.

ومـع أن للمتـرو سائقـه ومفتشه ورجـال أمنه، وهؤلاء 

الليل-  منتصف  -حتى  مقاعـده  فـوق  النائميـن  العاثرين 

والمتسولين بعزف على آلة موسيقية أو بيع »بضاعة فقيرة 

وغريبة«، فإن له، في ساعات الصباح والمساء، حشوده، 

أشار  الحديثة، كما  المدن  تميّز  التي  »الجموع«،  تلك  أو 

التي تجمع بين أخلاط  والتر بنيامين في أكثر من مكان، 

الإنساني  والفضول  ولغاتهم،  هيئاتهم  لهم  البشر،  من 

الذي يصل بين غريب وآخر، وبين »عامل أجنبي« وسيم 

حين  تذكّرته  أو  عمرها،  نسيت  عجوز  وامرأة  الطلعة 

كانت مُقبلة على الحياة. سئل الروائي الفرنسي اليساري 

كتاباته،  بهم  تحتفي  الذين  البشر  عن  فايان«  »روجيه 

فأجاب: »ركاب المترو في ساعات الصباح المبكّرة«، قاصدًا 

بذلك »العمّال« الذاهبين إلى المصانع.

كتب روجيه فايان عن فئة اجتماعية تركب »الدرجة 

الذي  »سيلين«  الكبير  الفرنسي  الروائي  وابتعد  الثانية«، 

اتهم بالفاشية، عن الطبقات وانصرف إلى دلالة الحركة 

الليل«،  آخر  إلى  »رحلة  روايته  ففي  الأسلوب.  وجمالية 

التي هي من ذُرا الأدب الفرنسي في القرن العشرين، اتخذ 

أدق،  بشكل  المترو  مجاز  أو  المترو،  من  سيلين  فرديناند 

إنسانيًّا  وجودًا  وتأمل  سفليًّا،  »عالماً  به  قرأ  موضوعًا، 

واسع الاضطراب«. اقترب من الفيلسوف باسكال، الذي 

الظواهر  عن  وأعرض  الوجود،  في  جوهري  هو  ما  على  قبض 

أتعامل معه، لا أدع شيئًا  الذي  المترو الانفعالي،  النافلة: »في 

الواقع،  للسطح«، يقول سيلين، محاوًال الإمساك »بأعماق« 

السطح  أن  ذلك  لقراءة كل شيء.  مبتدأ  الأعماق  من  وجاعًال 

»مطروق« وقريب من الابتذال، يبتلع حركة ما فوقه ويشوّه 

دلالته، ويصيره إلى وجود رتيب فقير المعنى، على مبعدة من 

منظور سيلين الذي يحايثه انفعال حي ينجذب إلى الجوهري 

و»باطن الأمور«. ولهذا رأى في »المترو« عتمته وغموضه وعمقه، 

أو »ليله الملتبس«، الغريب عن الليل والنهار العاديين. »كل ما 

 Celine: Voyage as bout ( »أريده أراه في القاطرة العجيبة

 ،).102  ,104  :p  ,1981  ,»de la nuit, gallimard, «pleiade

يقول سيلين، بعد أن يقول: »لا إمكانية للوقوف، مهما تكن 

ر  يذكِّ ضجيجًا  الروائي  لغة  في  إن  بل  مكان«،  أي  في  ضآلته، 

»بعويل القطار«. بلغة عبدالوهاب البياتي ذات مرة.

مترو مدينة تثير الأعصاب

من  وغيرها  السوداء،  والحفرة  والأعماق  الهاوية  تحيل 

وتقتات  الأعصاب  تثير  مدينة  »مترو«  إلى  سيلين،  مفردات 

ووظائفها،  التفاصيل  يحدد  نظام  يخترقها  بالضجيج، 

هذا  من  شيء  لا  الحسبان.  شديدة  باردة  عقلانية  ويستدعي 

عن  تعرف  ولا  »المترو«  عن  تسمع  »تصحّرت«  عربية  مدن  في 

تعرفه  واقعًا  تعكس  العربية  الرواية  ولأن  الكثير.  صناعته 

وتعيه، فهي لا تلتقي »المترو«، إلا نادرًا، حال مدينة القاهرة. 

والبساطي  الغيطاني  يعره  ولم  محفوظ،  إليه  ينتبه  فلم 

ومحمود الورداني وغيرهم الكثير من الاهتمام. حتى لو انتبهوا 

يترجم  الذي  فالمترو،  »عارضًا«.  مرورًا  بالضرورة،  لكان،  إليه 

»العشوائيات«  مع  يأتلف  لا  الزمن..،  واحترام  والنظام  الدقة 

والجموع المتداخلة؛ لأن في »العشوائي« ما يمحو غيره.

ربما يكون عمل مجدي الشافعي وعنوانه »مترو«، صورة 

عن استقبال »قطار الأنفاق« في الكتابة الأدبية المصرية، ومجازًا 

جديدة«،  نقل  »أداة  مع  تعاملها  في  القاهرة«  »هيئة  عن 

جبرا إبراهيم جبراعبدالوهاب البياتيروجيه فايان

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



لأن الرواية العربية تعكس واقعًا تعرفه 
وتعيه، فهي لا تلتقي »المترو«، إلا نادرًا، 
حال مدينة القاهرة. فالمترو، الذي يترجم 
الدقة والنظام واحترام الزمن...، لا يأتلف 

مع »العشوائيات« والجموع المتداخلة؛ 
لأن في »العشوائي« ما يمحو غيره

مرتين،  طبع  الذي  العمل  فهذا  المرور«.  »كابوس  من  تخفّف 

تصلح  مصورة«،  »كرواية  نفسه  قدّم  غلافه،  يقول  كما 

الملامح،  عشوائية  جماهيرية  طبعة  في  وذلك  فقط«،  »للكبار 

على  المئة،  صفحاتها  في  »الرواية«،  تقوم  بالسخرية.  تلتبس 

الصور  حيث  »الكاريكاتير«،  قوامه  والأسود  بالأبيض  رسم 

الساخرة و»كتابة عامية« متشكية، تزجر القائم وتشتكي من 

الزمن، يصبح »المترو« إطارًا خارجيًّا للعمل؛ إذ تختلط اللغة 

ومحطة  المعادي،  محطة  الملاحقة:  المترو  بمحطات  العامية 

السيدة  ومحطة  السادات،  أنور  ومحطة  نجيب،  محمد 

عبدالناصر،... وفي كل محطة شكوى  زينب، ومحطة جمال 

الذي  ما  هو:  والسؤال  سابقة،...  محطة  شكوى  تستأنف 

عامي  كاريكاتيري  فضاء  في  »المترو«  يدرج  الشافعي  جعل 

إلى »مترو  الساخر  أراد في ركونه  الثاني: هل  اللغة؟ والسؤال 

الأعماق«، أن يعلن عن أعماق القهر الشعبي المصري، الذي 

يدور حول ذاته بلا أفق؟ ربما كان القهر الشعبي الذي يطغى 

، في  »المترو« حضورًا ومضيًّا، محتمًال أعطى  ما  هو  على غيره 

توفيق،  خالد  لأحمد  »يوتوبيا«  مثل  أخرى،  مصرية  روايات 

التي مرت على حياة عشوائية لا ينقصها الكاريكاتير، و»البحث 

التداعي  ركام  عن  تحدثت  التي  الورداني  لمحمود  دينا«  عن 

التي  الغرباء«  »قسمة  القعيد  يوسف  ورواية  والإخفاق، 

عالجت الوعي الطائفي الماسخ؛ تستدعي هذه الروايات، كما 

عقلاني  عالم  في  واضحًا  يبدو  الذي  الشكل،  مفهوم  غيرها، 

تبنيه الأشكال، بعيدًا من عشوائيات يكسوها السديم.

روايته  في  غرباء  بين  رحيبًا  حوارًا  جبرا  إبراهيم  جبرا  أدار 

»السفينة«، كما لو كانت تقلّ ركابًا لا يعرف بعضهم بعضًا، 

وتقلّ معهم ثقافاتهم المختلفة، ووضع عبدالرحمن منيف في 

قطار »الأشجار واغتيال مرزوق« غريبين يتبادلان القصص، ولم 

يعثر المصري مجدي الشافعي في »مترو« القاهرة، إلا على بقايا 

الكلام وهيئات مشوّهة.

إلى  يتحوّل  صلب  هو  ما  »كل  للإعجاب  المثير  كتابه  في 

إلى  ملمحًا  الحديث  الإنسان  عن  بيرمن  مارشال  تكلم  أثير«، 

أن  مؤكدًا  العجيبة«،  و»المتروات  والقطارات  الواسعة  الطرق 

حداثة الآلة التي يستعملها الإنسان لا تستقيم إلا بإنسان له 

وعي حديث.
23



24

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

القطارات
كلها اسمُها رغبة



عبدالقادر الجنابي   شاعر وناقد عراقي

يكن  لم  ما  واكتشفت  1970م(  عام  )مطلع  لندن  إلى  فيها  وصلتُ  التي  الأيام  إلى  أتوق  كم 

بأنفاقه العميقة تحت الأرض، وعربات قطاراته   )Underground( لدينا في بغداد: الأندرغراوند

العتيقة. فأدركت فورًا كم كانت تفتقر الحداثة الشعرية العربية آنذاك إلى ما كان يمكن أنْ يجعلها 

حديثة: السرعة ومعمعان الخيال. محطة »هولبورن« ربما هي المحطة الأعمق في لندن... حين 

ردهات كوميديا  إحدى  أنزل في  أني  أشعر  القطار، كنت  إلى رصيف  المؤدية  أنزل سلالمها  كنت 

دانتي الإلهية. ففي هذا العالم السفلي ترى سكان لندن بمظلاتهم، وجرائدهم وقبعاتهم يتزاحمون 

بانتظار القطار الأفعى... وإذا بأبوابه تنفتح فتجد نفسك في العربة واقفًا وسط الزحام أو جالسًا 

قبالة امرأة أو رجل أو مقعد فارغ.

نوافذ  كلّ  عن  تختلف  لأنّها  القطار  نافذة  كثيًرا  أحبُّ 

أو  السرعة،  تخلقه  ما  بسبب  لربّما  الأخرى...  المواصلات 

كشريط  تتعاقب  صور  من  السكون،  في  السرعة  يسمّى  ما 

سينمائي... فهي ليست مجرّد زجاج، إنما مرآة نابضة يمتزج 

فيها عالم القطار الخارجي الفسيح بعالمك الداخلي الصغير... 

فيها...  تتقوْقَع  التي  اليقظة  بأخيلة  بها...،  يمر  التي  المناظر 

صورةٌ  فيها  تومض  بامتياز؛  ذهنيّ«  »منظر  القطار  نافذة 

حين  حلمًا...  تتراءى  ما  غالبًا  التي  المقموعة  رغبتك  دفينة؛ 

أتراءى في زجاج النافذة بصفتها سطحًا عاكسًا، لا أبحث عما 

يحدثه الشعاع الساقط عليه، ولا أريد أنْ أشعر بنرجسيتي... 

خيميائي  امتزاج  من  القطار  سرعةُ  تحدثه  عمّا  أبحث  إنّما 

ه في أعماق  بينهما... كما لو أنّ شريطَ فلم ينفلت، فتُعيد لفَّ

عيُن  هو  خارجه،  وبين  بينك  يفصل  الذي  الزجاج  ذاتك... 

الحاجز الذي يفصل بين وعيِك وما تحت وعيِك. اسند ظهرك 

إلى خلفية المقعد... وألَْقِ بكلّ نظرك على زجاج النافذة، حيث 

ابقَ مستسلمًا حتّى  الخارجية...  المناظر  يتدفق كم هائل من 

على  شعاعها  يسقط  ذاكرتك،  تستيقظ  حتّى  الانخطاف، 

أناكَ  سيلِ  في  تسبح  أنت  وها  عينك:  باتجاه  فيرتدّ  الزجاج، 

من  بها  لك  عِلمَ  لا  داخلية،  تدفّقات  تدفعه  الذي  البصريّ 

تحافظ  ذاته  الوقت  وفي  تجري...  أعماقك  في  هي  وإنْ  قبلُ، 

الانعكاس خطَّ  يفقد  لا  واقع ملموس حتّى  على مسارك في 

سيره، فتجد نفسك في مدار الهلوسة! المسألة هي أنْ تعرف، 

ا، كيف تنظر، من زاوية ما، إلى نافذة القطار حتّى تتراءى  حقًّ

»المرآة  القصيرة  روايتي  )انظر  وحقيقةً...  واقعًا  أعماقُك  لك 

والقطار« الصادرة عام 2017م عن »دار التنوير«، بيروت(.

آه، كم كنت آخذ القطار ليس بهدف الوصول إلى محطة 

معينة، إنما لأغتني بأفكار جديدة... 

***

دائمًا  تبقى  فإنها  بعيدةً،  القطار  محطةُ  كانت  مهما 

سلالم،  مجرد  يحزنون...  ولا  تاكسي  لا  مطار!  من  أقرب 

كما  العالم  يرتسم  رحلة،  كل  نهاية  وفي  سلالم...  سلالم، 

هو: قطار!

***

القطار جَدّد المخيّلة الكتابية! فكلّ تطوّر حصل له، حصل 

للسرد في الجوهر... الصفحات هي سكك الكتّاب!

***

حين ينطلق بك القطار، يُغلِق ماضيك أبوابَه... وتُستأصَل 

جذورك... فلا يعود لك هُوية سوى ذكرياتك!

***

كملجأ  القطار  استغلال  على  السينمائيون  عمل  كم 

أجملَها  ما  الفارّين.  للعُشّاق  ومخدعٍ  والمجرمين،  للصوص 

إذ نرى  الغربي«،  الشمال  ، إلى  نهايةَ فلم هتشكوك »شماًال

بطل الفلم »كاري غرانت« يمد يده لمساعدة بطلة الفلم »إيفا 

ماري سانت« المتشبثة بصخرة وهي على وشك أن تسقط في 

إلى  يرفعها  فنراه  يتغير(  بالمشهد  )وإذا  يسحبها  ثم  الهاوية، 

»إنه  بالعشاق! لقد قال هتشكوك:  الخاصة  المقصورة  فراش 

المشهد الأكثر وقاحة بين المشاهد التي صورتها في حياتي«!

***

القطار يعلِّمنا الصبر أكثر من أي واسطة نقل أخرى..

***

25



الملف

26

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قطار  في  إلا  الشوائب  من  نص  تنظيف  يمكن  لا 

المترو... فقراءة قصيدة هنا لها تأثير مختلف عن قراءتها 

تُريك  الركّاب  وهمهمات  القطار  فسرعة  المترو...  خارج 

أبيات  إلى شطب  فتضطر  الإيقاعي...  الخلل  يكمن  أين 

لا  القصيدة!  نهاية  إلى   ، مثًال الثالث،  البيت  وتنقل 

حين  إلا  الشعراء...  ثريا  في  عضوًا  تكون  أنْ  يمكنك 

تكون قد أدركتَ الفرق الجوهري بين النسخة قبل أخذ 

القطار، والنسخة بعد خروجك منه! 

***

الأوردة في  بَ  المتشعبة تشعُّ باريس  أنفاق مترو  إنّ 

في  انعطاف  أيّ  باريس.  شرايين  لهي  الإنسان،  جسم 

تصادفه  الذي  عينه  الانعطاف  هو  النفق  داخل  المترو 

وأنت تمشي في شارع باريسي. قرأت لكافكا، تشخيصًا 

، يقول فيه: »إن المترو يتيح للغريب أجود فرصة  جميًال

جوهر  ودقيق،  سريع  نحو  على  أدرك  أنه  يتصور  لكي 

باريس«. 

***

من  شبكة  الكتابة  أنّ  تدرك  كيف  يعلمك  المترو 

الخطوط... وأيَّ خطٍّ من خطوط الخيال يجب أن تأخذ. 

***

المخيّلةُ  تغرف  الذي  باريس  وعي«  »لا  هو  المترو 

الشعريةُ من تيارِه أعمالَها!

***

حقيقية:  روائية  شخصيات  الروائي  يجد  المترو  في 

بسطاء  مخدرات،  تجارَ  عاهرات،  لصوصًا،  شحّاذين، 

يعود  القرار  للإيجار...  الرصيف  طوال  معروضين 

الشاعر  أما  جديدة!  لرواية  صالح  شيء  أي  لمخيلتك: 

فحصته قليلة: بيت أو بيتان!

***

تعرفه،  لا  إذا جاء شخص  إلا  القطار  في  لا خوف 

وجلس إلى جانبك والعربة كلُّها فارغة... 

***

القطار حياة... لذلك تبقى واعيًا بفكرة الموت طوال 

السكة،  عن  واحد  انحراف  ربما  يدري،  من  الرحلة. 

ويُصبح اسمك مدونًا في لائحة المختفين.

***

ينام الأثرياء في مقصورات مخصصة للنوم؛ مدفأة 

ومجهزة بكلّ ما يوحي بالثراء والترف، وبأضواء صغيرة 

سحيق:  خوف  ثمّة  أعماقهم  في  لكن  الألوان...،  زاهية 

أّال يصيبهم البرد... يسدلون الستار، فيحرمون أنفسَهم من 

زجاج  تتجلى على  التي  الرائعة  الوهمية  المناظر  برؤية  التمتع 

المحشورون في  الفقراء  الصعاليك،  الشحّاذون،  أما  النافذة! 

ولا  مفتوحة،  -والنوافذ شبه  فإنهم  الثانية،  الدرجة  عربات 

ينغزهم شعاع  أن  إلى  ينامون  أسمالهم-  يقيهم سوى  شيء 

برؤوسهم...  يطلُّون  ثم  ومن  فيستيقظون،  الشمس  من 

باريس  ، من  ليًال القطار،  آخذ  ديدني، حين كنت  كان  هكذا 

إلى سالزبورغ في منتصف سبعينيات القرن الماضي... أتقلَّبُ في 

على  نفسي  أحفز  دافئ  ونعاس  الهواء  برودة  بين  مقعدي، 

الاستسلام له، فأنام وأحلم بكل مجامر العالم وحرارة النفس 

الإنسانية، لكي أستيقظ الشاب نفسه... فأطلّ برأسي، أوان 

ترسل الشمس أشعتها، وأنظر إلى ما يقع بصري عليه: مروج 

وحقول، نهر لا أعرف اسمه إلى اليوم... وجبال الألب الممتدة 

في البعيد... أستنشق هواء طازجًا، فأشعر بنشاط محموم... 

حتى يتوقّف القطار... وما أن أضع قدمي 

شعور  يتملكني  حتّى  الرصيف،  على 

لمعاشقة،  الاستعداد  أهُبة  على  بأني 

في  تنتظرني  التي  خليلتي  كلَّه،  النهارَ 

كافكا: إن المترو يتيح للغريب

 أجود فرصة لكي يتصور أنه أدرك على 

نحو سريع ودقيق، جوهر باريس



27

محطة سالزبورغ... لو كان بوسعي أن آخذ واسطة نقل من 

أجنحة  لي  كان  َملا  القطار،  من  أسرع  سالزبورغ،  إلى  باريس 

تساعدني على التحليق! القطار مِشحَذُ الخيال...

***

في  ينام  بالجنس،  المسافرين  شعور  يزداد  القطار،  في 

أجسادهم محصورًا، لا منفذَ له، فيذوب في حنايا أعماقهم 

تخيلات،  في  تغفو  ثم  حادة،  نظراتهم  فتصبح  النفسية... 

وأنين  العجلات  هدير  سوى  فيه  تسمع  لا  سكون  فيخيم 

الأبواب... آه، كم من علاقة حب كانت تتمّ في القطار خلال 

رحلة واحدة...

***

في قطار الـعُزلةِ يأكلُني ظل

  »وَمضةً،

وَمضهْ«.

بَعدها يَتقيَّؤُني

لقطةً 

لقطهْ

في فَسيــحِ اْملحَطّة!

***

مناطق  إلى  السفر  رمز  كان:  كما  القطار  اليوم  يعد  لم 

باتت  والمحطة  كهربائيًّا،  زرًّا  بات  فالبخار  النائية...  الحلم 

فلم  وتغير:  تلاشى  شيء  وكل  آخر...  رقمي  عالم  من  جزءًا 

الذي  يعلو وهو يقترب،  الجنائزي،  الصفير  نعد نسمع ذاك 

تميزت به قطارات الماضي، ولا ذاك الدخان الذي كانت الرغبة 

في السفر تستيقظ فينا بمجرد أنْ نراه...

***

في ضواحي بعض المدن، ثمة خرائب - مقابر ترتكن فيها 

بقايا قطارات الأزمنة القديمة؛ عجلات الحلم وسرد المغامرة 

كلّ  تبتلع  مؤثَّثة  شققًا  كانت  أن  بعد  قطارات  الفردانية؛ 

حديديةٍ  هياكلَ  مجرد  اليوم  ركّاب  ذاكرة  في  هي  ها  شيء... 

مةٍ لا عجلة ولا باب... مشرّعة للذباب والطير، للقطط  محطَّ

والكلاب السائبة... لا يعبأ بذِكْرها حتى الشاعر الرديء... في 

حين أنها كانت جزءًا من إلهام عظماء الشعراء... في حين أن 

»قطارات« اليوم مجرد أنابيب بلا روح أو اتجاه...

***

القطارات هي أيضًا مصيرها الموت... دموع ذكرياتها تبلل 

الأرصفة!

لا يمكن تنظيف نص من الشوائب إلا في 
قطار المترو... فقراءة قصيدة هنا لها 
تأثير مختلف عن قراءتها خارج المترو... 

فسرعة القطار وهمهمات الركّاب تُريك 
أين يكمن الخلل الإيقاعي...! 



الملف

28

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

القطار في الأدب الألماني

أدباء عدوه إنجازًا.. 
وآخرون وصفوه 
بـ»المارد الجبار«

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



29

حسونة المصباحي   كاتب تونسي

منذ ظهوره في بدايات القرن التاسع عشر، أثار القطار، أو »الحصان المحرّك بالبخار« إعجاب 

وفضول كبار الشعراء والكتاب في ألمانيا التي لم تكن قد توحدت بعد تحت راية بسمارك. وجميعهم عدّه 

، قادراً على أن يحقّق للبشر السعادة والرخاء، وصورة مشرقة للتقدم الصناعي والحضاري،  إنجازًا هائًال

و»ثورة تاريخيّة« فتحت بعض البلدان على بعضها، وسهّلت المبادلات التجارية على أوسع نطاق. قليل 

منهم فقط أظهروا نفورا منه، ورأوا فيه »ماردًا جبّاراً يهدّد حياتهم، وقيمهم، وتقاليدهم القديمة«. وقد 

كتب أحدهم يقول: »غيّر القطار حياتنا، وغيّر الطبيعة من حولنا. كما غيّر وعينا بالزمان والمكان«.

مديدًا  شطرًا  أمضى  الذي  هاينه  هاينريش  الشاعر  وكان 

الذين  بين  من  البلدان،  بين  ومسافرًا   ، مرتحًال حياته  من 

في  المجتمعات  حياة  في  القطار  أحدثها  التي  بـ»الثورة«  اهتموا 

خطّي  تدشين  »أثار  يقول:  كتب  عشر. وقد  التاسع  القرن 

يصل  الخطّين  الجميع. أحد  بها  أحسّ  هزّة  الحديدي  القطار 

)مدينتان  مدينة »روّان«  إلى  والآخر  مدينة »أورليان«،  إلى 

فرنسيّتان(. وبينما يحملق العامة ببلاهة المخدرين في تلك القوى 

به  المفكرين رعب موحش يشعرون  ينتاب  المتحركة،  الضخمة 

إنما  عواقبه،  يدركون  لا  واللامعقول. وهم  الجبار  إزاء  دائمًا 

عليه. ما  السيطرة  أو  به،  التنبّؤ  على  قدرتهم  عدم  يلمسون 

مجرى  إلى  ينزلق  بل  يندفع،  بأكمله  وجودنا  أن  هو  نلحظه 

جديد، تترقّبنا فيه وضعيّة جديدة تحمل في طيّاتها السعادة، 

المخيف،  المجهول بسحره  الوقت نفسه، ويجذبنا  والشقاء في 

هي  الأحاسيس  هذه  أن  واحدة. وأكيد  دفعة  ويرهبنا  ويغرينا 

نفسها التي انتابت آباءنا عندما اكتُشفت القارة الأميركية، أو 

حين أعلن عن اكتشاف البارود، أو عندما توصّل الناس بفضل 

الطباعة إلى كتابة صفحات من الكتب السماوية«.

ويضيف هاينريش هاينه أن القطار »فصل جديد من فصول 

الزمان«.  يتبقّى سوى  فلا  المكان  الإنساني«. وهو »يقتل  التاريخ 

: »يتهيّأ  ومتخيًّال التحولات التي سيحدثها القطار، فيكتب قائًال

لي أنّ جبال العالم وغاباته تزحف كلّها نحو باريس. وها رائحة 

البحر  أمواج  أنفي. وها  إلى  تتسرّب  ألمانيا  في  النابتة  الزيزفون 

الشمالي تطرق بابي« )كتب هاينريش هاينه هذا وهو منفي في 

باريس(.

حذر غوته

وثمة من يشير إلى أن شاعر ألمانيا الأكبر غوته سبق له أن 

أنه كان من  تحدث عن القطار. حدث ذلك عام ١٨٢٥م. ويبدو 

بين الذين أبدوا نوعًا من الحذر إزاءه. فقد كتب يقول: »قطارات 

إلى  جميعها  يهدف  أخرى،  اتصال  ووسائل  بخاريّة،  وسفن 

تسهيل التبادل، هذا هو الشغل الشاغل للمثقفين راهنًا. كلّ 

واحد منهم يبالغ ويغالي، وفي النهاية يظل أسيًرا للرداءة«. أما 

لودفيك بورنه فلم يكن على اتفاق مع غوته. فقد أظهر تحمسًا 

للقطار؛ لأنه »سيكسر شوكة الطغيان، وستصبح الحروب من 

الاجتماعية  للتطورات  »محرِّكًا  سيكون  أنه  المستحيلات«. كما 

الشاعر  كتب  حديدية«،  »طرق  رباعيته  والسياسية«. وفي 

الرومانسي فون أرنيم أول قصيدة عن القطار في الشعر الألماني، 

التي تقول:

يفتح السيف الطريق للبعض

للبعض الآخر يفتحه المجراف

نترك آثارًا حديديّة في

الطريق الرديئة

ونمدّ جسورًا في تلك التي

تقطعها الأنهار

الإرادة الحديديّة تشقّ دائمًا

لنفسها طريقًا.

الشاعر  كتب  البخاري«،  »الحصان  بعنوان:  قصيدة  وفي 

ألبرت فون شاميسو يقول:

يا حصاني البخاري

أنت مثال للسرعة

وراءك تترك الزمن يعدو

وتسرح الآن متَّجهًا نحو الغرب

بينما بالأمس كنت قادمًا من الشرق

سرقت سرّ الزمن

أرغمته على أن يتراجع بين الأمس والأمس

أضْغطُ عليه يومًا بعد يوم

حتى أصل ذات يوم إلى يوم آدم.

يفسد  قد  القطار  أن  يرى  لينار  نيكولاس  الشاعر  أن  إّال 



الملف

30

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

حياة الناس. وهذا ما نستشفه من قصيدته التالية التي 

تعكس تشاؤمه:

في وسط الغابة الصغيرة الخضراء

مسرعة ومندفعة

تفترس القطارات ما حولها

ضيف بشع يحلّ عليك

ستسقط الأشجار يمينًا وشمال

أمام اندفاعها إلى الأمام

حتى جمالك الرائع

لا يمكن أن تحميه من حدّتها.

القرن  مطلع  في  الطائرة  ثم  السيارة  ظهور  مع 

يثير  يعد  ولم  عادية،  وسيلة  القطار  أصبح  العشرين، 

خلال  حاله  كانت  مثلما  والحماس  والفضول  الحيرة 

القرن التاسع عشر. وبعد نهاية الحرب الكونية الثانية، 

التي  المنجزات  من  تسخر  وأدبية  فكرية  تيّارت  برزت 

حققّها التقدم الصناعي والعلمي في جميع المجالات. بل 

وجلّي  واضح  بشكل  ضالعة  كانت  المنجزات  هذه  إن 

البشر،  من  الملايين  قتلت  التي  الكونية  الحرب  كارثة  في 

الغابات  من  واسعة  مساحات  وأحرقت  مدنًا،  وخربت 

ومن الأراضي الزراعية، ودمرت أمل الشعوب في الرخاء، 

وفي حياة أفضل. 

يوم جرحى  يروا كل  أن  الناس  اعتاد  القطارات  وفي 

و»توابيت  القتال،  جبهات  من  عائدين  ومشوهين 

أن  الثانية  الكونية  الحرب  أثبتت  أخرى  داكنة«. ومرة 

التقدم الصناعي والتكنولوجي يفضي في الحقيقة إلى مزيد 

من الكوارث والأوجاع. وها هو الشعب الألماني الذي ظن 

أنه سيستعيد أمجاده القديمة بقيادة هتلر كان مشردًا 

في الشوارع، »يعيش فوق القضبان الحديدية، ويسكن 

المناقشات  آلاف  خلال  من  ويحاول  والأرصفة،  المحطات 

فِرنر  هانس  الوجود« بحسب  في  حقه  على  يبرهن  أن 

ا  مهمًّ دورًا  لعبت  التي   »١٩٤٧ ريشتر مؤسس »مجموعة 

الثانية. وفي  الكونية  الحرب  بعد  الألماني  الأدب  تطوير  في 

المرحلة  تلك  بورشرت  فولفغانغ  يصف  قصصه،  إحدى 

: »مخلوقات رثة،  القاتمة من التاريخ الألماني المعاصر قائًال

كائنات أشبه بأشباح، لاجئون بلا وطن وبلا مأوى، منهم 

تاجر  ومنهم  لحظة،  آخر  في  الموت  من  نفسه  أنقذ  من 

السوق السوداء منعدم الضمير. هؤلاء جميعًا يجمعهم 

أمل واحد: العودة إلى الديار«. 

ويصف ماكس فريش ما شاهده في محطة القطارات 

في  مضطجعون  »اللاجئون   : قائًال الحرب  بعد  فرانكفورت  في 

لن  أنهم  للمرء  القطار. يخيّل  محطة  سلالم  على  مكان  كلّ 

يرفعوا أنظارهم حتى لو وقعت معجزة في وسط الساحة. إنهم 

لهم:  قيل  سيحدث. فلو  شيء  لا  أنه  اليقين  علم  يعلمون 

لجمعوا  لإيوائهم  مستعدة  القوقاز  وراء  ما  بلادًا  هناك  إن 

كلمة  يصدقوا  أن  دون  وارتحلوا  أمتعتهم  وبقايا  صناديقهم 

من  انتظار  بل  حقيقية،  ليست  سمعوه. حياتهم  مما  واحدة 

دون أمل«.

القطار يصل في موعده

ويحضر القطار في »القطار يصل في موعده« لهاينريش بل 

الذي كان من أبرز رموز »مجموعة ١٩٤٧« والحائز على جائزة 

جنديّ  القصيرة  الرواية  هذه  ١٩٧٠م. بطل  عام  للآداب  نوبل 

بالجبهة  ليلتحق  ١٩٤٣م  عام  في  القطار  يركب  مأذون  ألماني 

تلك  وأن  أبدًا،  يصل  لن  أنه  فكرة  به  تستبدّ  فجأة  الروسية. 

الرحلة هي رحلته الأخيرة، وأن القطار سينقله إلى قرية حيث 

ينتظره الموت. وفي القطار يواصل حياته العادية، يأكل وينام، 

من  فصوًال  يتذكر  الجنود. وهو  أصدقائه  مع  الورق  ويلعب 

أيضًا أن يصلي. ويتقدم  حياته، ووجوهًا من الماضي، ويحاول 

فتاة  يلتقي  بولندا. وعندما  ثم  ألمانيا  عبر  رحلته  في  القطار 

فيهرب  ينتظره،  الذي  المصير  من  سيفلت  أنه  يتوهم  بولندية 

معها في سيارة، إّال أن السيارة يسحقها قطار، فتكون النهاية 

كما توقعها!

هاينريش هاينه: »القطار فصل جديد من 
فصول التاريخ الإنساني... وهو يقتل 

المكان فلا يتبقّى سوى الزمان«



31

المجد للقطار
قصيدة للشاعر الفرنسي  فاليري لاربو

امنحني صخبَكَ الكبير وسرعتك اللذيذة

وانزلاقك الليلّي عبر أوربا المغمورة بالضوء

آه يا قطار البذخ!

امنحني أيضًا تلك الموسيقا المغُمّة المدمدمة

في معابرك الجلديّة المذهّبة

بينما خلف الأبواب »المبرنقة« ذات المزاليج النحاسيّة الثقيلة

ينام أصحاب الملايين 

أجتاز معابرك وأنا أعني

وأتبع عدوك باتجاه فيينا وبودابست

مازجًا صوتي بأصواتك المئة ألف

آه يا هارمونيكا زوغ!

أحسست لأول مرة بلذّة الحياة

في مقصورة من مقصورات قطار الشمال السريع

بين »فيربلان«، و»بسكاو«

كان القطار ينزلق عبر سهول

حيث يستند إلى جذوع أشجار ضخمة كما الهضاب،

رعاة يرتدون جلود خرفان قذرة

)كان الوقت خريفًا، وكانت الساعة تشير إلى الثامنة صباحًا، 

وكانت المغنية الجميلة ذات العينين البنفسجيتين تغني في 

المقصورة المحاذية لمقصورتي(

أنت أيتها المرايا الكبيرة التي عبرك

رأيت سيبيريا وجبال سامنيوم وهي تمرّ

وأيضًا قشتالة الوعرة الخالية من الزهور

وبحر مرمرة تحت مطر دافئ.

هانس  أسّس  الماضي،  القرن  من  الستينيات  أواخر  وفي 

ماغنوس إنسنسبرغر، وهو أيضًا من أبرز وجوه »مجموعة 1947« 

مجلة »Kursbuch« )جدول القطارات( الشهيرة. وهو يعتقد أن 

هذا الجدول يثبت أن العمل الأدبي بات عديم الفائدة؛ لذا يجب 

أن يستبدل به الأخبار والتحقيقات الصحفية والمقالات: »لا تقرأ 

القصائد يا بني... عليك أن تقرأ جدول القطارات فهي أكثر دقة!«.



الملف

32

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

سكك حديدية تفضي إلى محطات سينمائية

حين أمسكت السينما الزمن 
في قطار من ظلال



33

زياد عبدالله   روائي وناقد سوري

يمضي القطار على سكته، وما من نية للّحاق به ولا النظر من نوافذه ولا حتى تتبعه بكاميرا، بل 
إحالته إلى ارتباطه الوطيد بعنصرين أساسين في السينما ألا وهما الحركة والزمن، وتثبيت اللحظة التي 
ظهرت فيها السينما رفقة قطار الأخوين لوميير والدرب الذي مضى فيه الفن السابع متنقًال من محطة إلى 
أخرى، وما القطار –كما كل وسائط النقل- إلا انتقال في المكان محكوم بالزمن، وما السينما –حسب 
جيل دولوز- »إلا إعادة إنتاج وهم ثابت، عن طريق العرض؛ لأن السينما، كمنظومة، تعيد تأليف الحركة 
من خلال ردها إلى أية لحظة زمنية، تأتي قدرتها من التقلص أو التمدد، الإبطاء أو التسارع. ويتشكل 
في زمن المكان: الماضي، كما يتشكل في زمن الحركة: الحاضر؛ لأن الحركة في المكان انتقال، وحينما 

يحدث الانتقال في أجزاء في المكان، يحدث أيضًا تغيّر نوعي في حالة الكل«)1(. 

إلى  القطار  »وصول  لحظة  أنه  لو  كما  السينما  تاريخ  يتبدّى 

المحطة« ثاني أفلام الأخوين لوميير العشرة التي عرضت في 25 ديسمبر 

وقد  باريس،  في  الهندي«  الصالون  كافيه-  »غراند  في  1895م،  عام 

على  يتحركون  البشر  يشاهد  وهو  بالذهول  الجمهور  حينها  أصيب 

وتطاير  الميناء«  يغادر  »قارب  الأمواج في مشهد  ويرى حركة  الشاشة 

الغبار في مشهد »هدم جدار«. مع القطار امتزج الذهول بالخوف وهو 

يتوجه مباشرة نحو الجمهور، وأصيب من في القاعة بالهلع، ومنهم 

التي نجلس  من ارتمى تحت الكراسي، وقد بدا أنه سيحول »القاعة 

فيها إلى ركام- مع أنه مجرد قطار من ظلال« كما يورد مكسيم غوركي 

في مقال له بعنوان »سينماتوغراف لوميير« نشره عام 1896م. وليصف 

تاركوفسكي لحظة »وصول القطار إلى المحطة«، بأنها »ليست اللحظة 

التي أعلنت ظهور تقنية جديدة، ولا اللحظة التي أسست لإعادة إنتاج 

للإمساك  وسيلة  فيها  الإنسان  التي وجد  اللحظة  كانت  إنما  الحياة. 

بالزمن وطباعته، ليصبح أساس السينما وقاعدتها«)2(.

محطة مفصلية

ميليه  جورج  محطة  سيصل  رحلته،  لوميير  قطار  سيواصل 

الوثائقي  سكة  عن  القطار  ذاك  ويخرج  السينما،  تاريخ  في  المفصلية 

والتسجيلي، ويوضع في أفلام ميليه على سكة الروائي، مازجًا الفلم 

بالسحر، فاتحًا الباب على مصراعيه أمام المخيِّلة، مولِّدًا خدعًا بصرية 

تشد من أزر مخيلته العبقرية التي يبدو فيها القمر وجه إنسان تحيط 

به الأخاديد أو التجاعيد كما تلك التي تظهر على وجه القمر، ولتنغرز 

الشهير  فلمه  في  وذلك  مدفع  بواسطة  تطلق  فضائية  كبسولة  فيه 

»رحلة إلى القمر« 1902م، وليؤسس كل ذلك في بنية مسرحية حيث 

الكادر  يدخلون  والممثلون  ثابتة،  كاميرا  أمام  تجري  المشهد  اللقطة/ 

يؤدون أدوارهم ثم ننتقل إلى مشهد/ لقطة ثانية في موقع ثانٍ، ولم 

بل  بذلك  لقبه شارلي شابلن–  -كما  السينما«  ميليه »خيميائي  يكتفِ 

أضاف إضافة أخرى إلى الفلم الصامت تتمثل في اللوحات المكتوبة التي 

أحداث  تدور  أن  وليست صدفة  الحكاية،  ا في سرد  مهمًّ دورًا  لعبت 

فلم مارتن سكورسيزي »هوغو« 2011م في محطة قطارات باريس حيث 

يدير ميليه )بن كينغسلي( متجرًا صغيًرا يبيع فيه ما يصنعه من دُمى 

ظهرت السينما رفقة قطار الأخوين 

لوميير والدرب الذي مضى فيه الفن 

السابع متنقلا من محطة إلى أخرى

مشهد من فلم »وصول القطار إلى المحطة«



الملف

34

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الأستديو  وخراب  السينما  عن  تخليه  بعد  وذلك  ميكانيكية، 

اندلاع  عند  أفلامه  ومعه  أوربا(  في  أستديو  )أول  أنشأه  الذي 

الحرب العالمية الأولى؛ هو الذي صنع أكثر من 500 فلم قصير لم 

يصلنا منها إلا النذر اليسير، وليكون ميليه فنان الفلم الروائي 

الأول مثلما كان الأخوان لوميير أول فناني الفلم الوثائقي.

المتحدة،  الولايات  في  المرة  هذه  لكن  مجددًا  القطار  يظهر 

للمرة  المونتاج  حضور  عبر  جديدة  انعطافة  بالسينما  وينعطف 

بما  1903م،  الكبرى«  القطار  »سرقة  بورتر  أدوين  فلم  في  الأولى 

يدفع للقول: إن كانت أفلام ميليه تتابعية، فإن »السرد في فلم 

بورتر سيجري وفق الترتيب الزمني للأحداث كما لو أنه اكتشف 

المونتاج المتوازي في شكله الأولي، كما ستظهر في هذا الفلم للمرة 

الأولى اللقطة الكبيرة؛ إذ يظهر »الكاوبوي« في نهاية الفلم موجهًا 

مسدسه نحو الجمهور«)3( الذي يصاب كما لدى عرض »القطار 

يصل المحطة« بحالة هلع معتقِدًا أنه سيطلق النار عليه، وعدا 

ذلك فإن الفلم يحافظ على الأسلوب المسرحي كما أفلام ميليه 

باستخدامه كاميرا ثابتة تصور كل ما يجري من زاوية واحدة لا 

تتغير، الأمر الذي سيعتمده بورتر كليًّا في فلمه التالي »كوخ العم 

توم« من دون لقطات كبيرة ولا مونتاج متوازٍ كما لو أنه صنع 

وسيكون  الصدفة،  طريق  عن  الكبرى«  القطار  »سرقة  في  ذلك 

على السينما أن تنظر غريفث وفلمه »مولد أمة« 1915م لكي يحرر 

السينما من البنية المسرحية، ويعلنها فنًّا يمتلك أدواته التعبيرية 

والسردية الخاصة معلنًا السينما فنًّا مستقًّال قائمًا بذاته.

موقع تصوير استثنائي

لن أمضي كثيًرا في سياقات نظرية الفلم وتاريخ السينما، 

وللقطار طالما أنه الكلمة المفتاحية لما جرى التقديم له، أن يكون 

القطار  من  اتخذت  لها،  حصر  ولا  عدَّ  لا  لأفلام  حيويًّا  مجاًال 

موقع تصوير استثنائي ومساحة للدراما والرومانسية والجريمة 

والإثارة والجاسوسية، كما في فلم ألفريد هيتشكوك »غريبان 

الغربي«  الشمال  إلى  الآخر »شماًال  وفلمه  1950م،  القطار«  في 

1959م حيث تتشابك خيوط الأحداث وتتصاعد درامية الأحداث 

على متن القطار، وكيف لمن شاهد هذا الفلم أن ينسى الحوار 

مقصورة  في  سنت  وإيفا  غرانت  غاري  بين  يدور  الذي  الساحر 

دولارات  خمس  النادل  أعطيت  »لقد  إيفا:  تقول  إذ  المطعم؛ 

بالحب؟  تصريح  هذا  هل  غاري:  أتيت.  إذا  أمامي  ليجلسك 

إيفا: لا أحب الحديث عن الحب ومعدتي خاوية. غاري: لكنك 

انتهيت من طعامك للتو. إيفا: لكنك لم تأكل«. 

»صناعة  لوميت  سيدني  الأميركي  المخرج  كتاب  في  يَرِد 

تصويره  كيفية  تفصيليًّا  فيه  يروي  مدهش  مقطع  الأفلام« 

1974م،  السريع«  الشرق  قطار  في  »جريمة  فلمه  في  القطار  لقطة 

ولهذا المقطع أن يرينا كم كانت الأمور شاقة وصعبة في خمسينيات 

إنجاح لقطة: »نحن  بُذِلا في  الجهد والتفاني  الماضي، وكم من  القرن 

في حظيرة كبيرة في باحة محطة القطار خارج باريس. تحت الحظيرة 

يقف قطار لاهث ناخر مؤلف من ست عربات. قطار كامل. قطاري أنا. 

تجميعه جزئيًّا من  بل قطار حقيقي! وقد جرى  قطارًا دمية،  ليس 

بروكسل حيث تحتفظ شركة »واغون ليتز« بعرباتها القديمة، ومن 

»سكك  شركة  تحتفظ  حيث  الفرنسية  الألب  جبال  في  »بونتالرليه« 

الحديد الفرنسية« بقاطراتها القديمة. لقد بنينا ديكورًا لمحطة قطارات 

إسطنبول في لندن، ونقلناه إلى باريس، وركّبناه تحت الحظيرة بحيث 

أصبحت هذه محطة إسطنبول لقطار الشرق السريع. هناك ثلاث مئة 

الانتظار.  قاعة  القطار وفي  فوق رصيف محطة  يتجمعون  كومبارس 

عن  عبارة  وهو  »نايكي«  جهاز  فوق  الكاميرا  يلي:  كما  اللقطة  كانت 

الوضع  أمتار وتعمل بمحرك. هي في  بارتفاع خمسة  للكاميرا  رافعة 

الأمام  إلى  الكاميرا  تتحرك  نحونا،  القطار  يندفع  حين  المنخفض. 

لتقابله وترتفع في الوقت نفسه إلى قرابة منتصف ارتفاع القطار، أي 

نحو المترين. يسرع القطار وهو يتجه نحونا بينما نسرع نحن باتجاه 

أفلام لا عدَّ ولا حصر لها، اتخذت 

من القطار موقع تصوير استثنائي 

ومساحة للدراما والرومانسية 

والجريمة والإثارة والجاسوسية

مشهد من فلم »سرقة القطار الكبرى«

مشهد من فلم »غريبان في القطار«



35

القطار. وما أن يصل منتصف المقطورة الرابعة حتى تكون لدينا لقطة 

ا، ذهبي  مقربة »كلوز أب« لشعار Wagon – Lit. المشهد جميل جدًّ

بتنا نحرك  على خلفية زرقاء. وهذا يملأ الشاشة. ومع مرور القطار 

الكاميرا لتتابع الشعار المضاء حتى نكون قد استدرنا بزاوية 180 درجة 

ونصبح بالاتجاه المقابل. لقد ارتفعنا الآن إلى أقصى ارتفاع الرافعة أي 

خمسة أمتار، ونحن نصور القطار وهو يبتعد منا، فيصغر تدريجيًّا 

بينما  مقطورة  لآخر  الأحمرين  الضوءين  نرى  وأخيًرا  يبتعد.  وهو 

يختفي القطار في عتمة الليل«)4(.

يكون كذلك  أن  له  فإن  الفلم،  القطار محوريًّا في هذا  كان  وإن 

تتوارد  أن  وما  الويسترن«  »أفلام  وهو  ألا  كامل  سينمائي  نمط  في 

القطارات  لها من  تتلامح مشاهد لا حصر  بالذهن حتى  هذه الأفلام 

صراعات  من  ذلك  وغير  مسارها  وتحويل  عليها  السطو  يجري  التي 

ومصاير ارتبطت بالقطار وما يحمله، وليتعاظم هذا الحضور في أفلام 

»السباغيتي ويسترن« وصوًال إلى الإنتاجات القليلة لأفلام »الويسترن« 

في العقدين الماضيين وفلم أندريه دومينك »اغتيال جيسي جيمس على 

يد الجبان روبرت فورد« 2007م يحضر كمثال لفلم استثنائي، والحدث 

المفصلي في أحداثه يتمثل في السطو على البريد الذي يحمله القطار.

دليل على إعجاز الحياة

فلم  ذكر  دون  من  السينما  في  القطار  عن  الحديث  يمكن  لا 

تكون سكة  2004م؛ حيث  »الحياة معجزة«  أمير كوستاريكا  البوسني 

الفلم  هذا  أحداث  وكل  الحياة،  إعجاز  على  كوستاريكا  دليل  القطار 

وقد  عليها،  تمضي  التي  النقل  وسائط  ولتتعدد  السكة،  على  تجري 

نزعت إطارات السيارات بأنواعها المختلفة لتتناسب السكة وصوًال إلى 

الدراجات الهوائية والعربات التي تمضي بالدفع اليدوي، وناظر المحطة 

يريد لقريته أن تُمسي قرية سياحية يصلها القطار بسلاسة بينما تدور 

إلى  سيقودنا  كوستاريكا  فلم  إيراد  ولعل  طاحنة،  أهلية  حرب  رحى 

الذي  1995م(  عام  الذهبية  كان  )سعفة  غراوند«  »أندر  الأشهر  فلمه 

سيقودنا إلى »المترو« أو »قطار الأنفاق« لكن بعيدًا من الحرب العالمية 

في  كوستاريكا  يصورها  التي  ليوغسلافيا  تيتو  حكم  وحقبة  الثانية 

ذلك الفلم البديع، ليضعنا أمام حضور المترو في السينما الذي شهد 

مساحة  وليكون  شخصيات،  ومآلات  مصاير  من  شهد  ما  الأفلام  في 

فلمية خاصة تتيح للمخرج أن يضع الشخصيات على مقربة بعضها 

من بعض، وللمصاير أن تتصل أو تنفصل، مساحة للّقاء والفراق، 

يحتشد بها البشر، تمتلك إمكانية أن تكون فضاء مفتوحًا أو سجنًا.

في  استثنائيان  فلمان  بقوة  يحضر  عربيًّا  تقدّم  ما  تعقب  وفي 

تاريخ السينما العربية، نجد فيهما أن القطار يشارك الممثلين بطولة 

الفلم كما في فلم كمال الشيخ »حياة أو موت« 1955م؛ إذ لا يشكّل 

الفلم فقط، فكما هو معروف  »التراموي« وسيلة نقل لحركة بطلة 

فإن الفلم متأسس على حدث مغلق، يتمثل في أن الطفلة التي تريد 

أن تحضر الدواء لوالدها تضطر للذهاب إلى صيدلية بعيدة لتحصل 

وهكذا  الدواء،  من  بدًال  قاتل  سم  بتركيب  الصيدلي  وليقوم  عليه، 

تترامى رحلتها وهي تبدّل التراموي في محطات كثيرة، وبالتالي يحول 

»التراموي« الفلم إلى »فلم طريق« قبل حضور هذا المصطلح في أدبيات 

النقد السينمائي، إضافة إلى تقديم الفلم بواسطة »التراموي« وثيقة 

بصرية مدهشة للقاهرة في الخمسينيات، وجلّ الفلم مصور خارجيًّا. 

أما الفلم الثاني فهو فلم يوسف شاهين »باب الحديد« 1958م، ومن 

وحبه  شاهين(  )يوسف  قناوي  المهووس  الصحف  بائع  يذكر  لا  منا 

التي  وهي  شيء،  كل  على  شاهدة  والقطارات  رستم(  )هند  لهنُّومة 

تحمل جثة من قتلها قناوي وهو يحسبها هنومة.

لا بد أن زمنًا مرّ والقطارات على دأبها نشطة متحركة من مكان 

إلى آخر، هناك من وصل إلى وجهته وآخر لم يصل بعد، هناك من 

يستقلّ »المترو« ويقرأ ما كتب ها هنا، ووسيلة النقل ليست بمعدنها 

شاغل  هو  وهذا  تقلّه،  الذي  بالإنسان  بل  وميكانيكيتها  وتقنياتها 

ولكلٍّ  وجهته،  لكلٍّ  قاطرته  في  مجتمعون  والبشر  الرئيس،  السينما 

قصته ومصيره.

1- جيل دولوز. الصورة – الحركة أو فلسفة الصورة/ ترجمة: حسن عودة. 

دمشق: منشورات وزارة الثقافة – المؤسسة العامة للسينما 1997م.

2- أندريه تاركوفسكي. النحت في الزمن/ ترجمة: أمين صالح. القاهرة: 

دار ميريت، 2006م.

3- قيس الزبيدي.  مونوغرافيات في الثقافة السينمائية. القاهرة: الهيئة 

العامة لقصور الثقافة – آفاق سينمائية، 2013م.

4- Lumet, Sidney. Making Movies. New York: Vintage 

Books, 1996.

مشهد من فلم »حياة أو موت«

مشهد من فلم »باب الحديد«



الملف

36

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

أساطير على هامش 
يوميات مترو القاهرة



37

صبحي موسى   القاهرة

: »ترام مصر الجديدة ...« يوقفك بانزعاج  حين تتحدث مع أي من قاطني مصر الجديدة قائًال

: »مصر الجديدة ليس بها ترام، دا مترو«. هكذا تجد نفسك في مأزق غريب، فمترو الأنفاق يربط  قائًال

في خطه الأول ما بين شبرا والجيزة، وفي خطه الثاني ما بين حلوان والمرج، ويسير تحت الأرض 

بالكهرباء وليس  الناس والسيارات عن مساره، ويسير  يمنعان  بين سورين عظيمين  وفوق الأرض 

بالوقود كالقطارات، ولا توجد به »سينجة« يشدها الشباب فيقفونه عن السير، وليس به مقابل، 

القول عن ذلك الذي يمشي على وجه الأرض بين  القطار، فكيف يمكن  وليس له مزلقان كما في 

الناس والسيارات، وينعطف ليمرّ بين العمارات في الشوارع دون خصوصية ولا استقلال، ودون 

هيبة وأسوار تحولان دون مطاردة الأطفال له، كيف يقولون عنه »مترو« وليس »ترام«؟

م إلى  سوف تتذكر أن مهندسًا في السكك الحديدية المصرية تَقدَّ

الملك فاروق باقتراح لإقامة أول مترو أنفاق في مصر وإفريقيا والشرق 

الأوسط كله، لكن الملك أهمل الاقتراح فماتت الفكرة، ولم تستيقظ 

إلا مع مجيء جمال عبدالناصر، هذا الذي رغب في أن يكون المؤسس 

الثاني لمصر الحديثة بعد محمد علي، فاقترح على الخبراء الفرنسيين 

الخبرة  بيت  واتُّفِق مع  أول مترو في مصر،  أن يضعوا تصورًا لإنشاء 

ما  يربط  أحدهما  إنشاء خطين  1970م على  عام  الفرنسي »سوفريتو« 

بين بولاق أبو العلا وقلعة محمد علي بطول 5 كم، والثاني يربط ما 

ق  بين باب اللوق وترعة الإسماعيلية بطول 12 كم، وفي عام 1973م صدَّ

أنور السادات على إنشاء مترو القاهرة، لكنه لم يبدأ العمل فيه إلا في 

عصر مبارك، وكان أول تشغيل له عام 1987م.

بصندوق  أشبه  أطرافها  بين  المترو  يربط  أن  قبل  القاهرة  كانت 

وغيرها  والمرج  والمعادي  حلوان  مثل  أحياء  وكانت  بالبشر،  مكتظ 

بها أحد، ويتندر  إليها أحد، ولا يسمع  أشبه بدول أخرى، لا يذهب 

الناس على من يفكر في الإقامة بها، لكنها مع المترو أصبحت أقرب من 

حق  أحدًا  يمنح  لا  الأرض  سطح  فوق  المرور  زحام  لأن  المدينة؛  وسط 

ت  التحرك من مكانه، والإشارات لا تفتح أضواءها إلا لتغيرها، وقد عبَّر

السينما في السبعينيات والثمانينيات عن هذا الاختناق المروري المزمن في 

شوارع القاهرة وكباريها من خلال أفلام مثل »أربعة في مهمة رسمية«.

مدن داخلية على أبواب المحطات

لم يكن مترو القاهرة مجرد حدث أو وسيلة مواصلات جديدة، 

على  الكبرى  القاهرة  امتدت  فقد  كبيًرا،  ديموغرافيًّا  تغيًرا  كان  لكنه 

أبواب  على  داخلية  مدن  فنشأت  الحديدي،  الثعبان  هذا  ضفاف 

بشرية  لتجمعات  رمزًا  الحمراء   »M« علامة  وصارت  محطاته، 

والكتب  والمساويك  والزيوت  والفاكهة  الملابس  تجار  حيث  متباينة، 

القديمة والموبايلات وكروت الشحن والسماسرة والبهلوانات وأصحاب 

الثلاث ورقات، فضًال عن عيادات الأطباء ومكاتب المهندسين وشركات 



الملف

38

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الصرافة وسماسرة العقارات والشقق المفروشة وغيرها، نشأت 

وحكايات،  أساطير  وتوالدت  أماكن،  طبيعة  وتغيرت  حيوات 

ليس عن نشأة القاهرة ومجيء المعز بسيفه وذهبه، ولكن عن 

المترو والترام والقطار الفرنساوي والقشاش، وتحول الناس من 

آدميين يمشون على أقدامهم رافعين أنوفهم نحو السماء إلى 

فئران أو أرانب تهرول بمجرد دخولها من باب المحطة، تهرول 

مسموع  وكثير،  عالٍ  ضجيج  وسط  وباردة،  طويلة  أنفاق  في 

ليتسابقوا  والسرعة،  التوتر  يبعث على  وغير مفهوم، ضجيج 

في دخوله على شباك التذاكر، ومرورهم من بوابات ممغنطة، 

الحديدي  الثعبان  انتظار  في  الرصيف،  إلى  بوصولهم  فرحين 

الكبير، هذا الذي لا تمر دقائق إلا بمجيئه، وحيث تكتظ المحطة 

بالنازلين والصاعدين، لكنها سرعان ما تصبح خالية في انتظار 

قادمين جدد.

الجديدة  بثقافته  المترو  حضور  من  بعيدًا  الأدب  يكن  لم 

الحضور في  الكتاب هذا  العديد من  الجميع، فقد سجل  على 

الشافعي،  لمجدي  المصورة  »مترو«  رواية  بينها  من  أعمالهم، 

التي تدور أحداثها حول »شهاب« مهندس الإلكترونيات الحانق 

على النظام الاجتماعي والفساد المنتشر في مصر، الذي يقترب 

من الإفلاس بسبب المنافسة التي يسحق فيها أصحاب رؤوس 

برائحة  أزرق  ياسمين مجدي »معبر  ورواية  الكبيرة سواهم،  الأموال 

الينسون« الفائزة بجائزة دبي عام 2009م، التي تدور أحداثها في شباك 

عبدالعزيز  حمد  ديوان  وكذلك  المترو،  محطات  إحدى  في  تذاكر  بيع 

»عشرين سنة على سلم المترو«. وفلم »ساعة ونص« التي تدور أحداثه 

منطقة  عند  النيران  فيه  اشتعلت  الذي  العياط  قطار  حادث  حول 

»العياط«، ويحكي قصصًا إنسانية عن ركابه.

في هذا التحقيق نتعرف على مشاعر وانطباعات وذكريات وأفكار 

وتصورات عدد من المثقفين المصريين والعرب، ممن تعرفوا على مترو 

العالم،  أو غيرها من مدن  اتخذوا في رحلاتهم مترو دبي  أو  القاهرة 

ل  تَشكَّ لديهم، وكيف  الجديدة حضورها  الوسيلة  تركت هذه  وكيف 

خيالهم معها.

عمر العادلي: ضجيج لا يُسمع وسرعة تُرى

ليس  2017م،  عام  القاهرة  ثلث  تقريبًا  هي  1986م  عام  القاهرة 

فقط من حيث عدد السكان إنما من حيث التنامي والانتشار في المدن 

لا  التي  المدن  بعض  فهناك  العريقة،  المدينة  لهذه  المنتسبة  الجديدة 

علاقة لها بالقاهرة جغرافيًّا، لكن يبدو أن أصحابها سعداء بالانتساب 

غير الدقيق للعاصمة المصرية.

في عام 1986م لم يكن هناك سِوى بعض أعمال حفر لما سمعنا في 

تلك الأيام أن اسمه مترو الأنفاق، ومترو الأنفاق الذي يجري في إنجلترا 

المترو  القاهرة إلا في عام 1987م، وكان  منذ عام 1899م لم يدخل إلى 

جاكلين سلام: نصوص في مترو تورنتو
يشكل المترو عصب التنقلات في مدينة تورنتو الكندية التي تعد واحدة من أكبر مدن العالم. شخصيًّا أستخدم المترو 

للذهاب إلى العمل. أحيانًا أقرأ الكتاب الذي في يدي، وأحيانًا أقرأ وجوه العابرين. أحيانًا أكتب الشخصيات والمواقف في 

دفتر الملاحظات. هنا بعض أحوال مترو المدينة التي يعيش فيها خليط بشري متنوع من كل الألوان والأجناس.

* * *

خرجتُ مرة في الصباح الباكر وكنت على موعد للذهاب للترجمة الفورية لوزراء كنديين سيتحدثون عن تجربة 

استقدام اللاجئين السوريين إلى كندا. لبست ثيابي الرسمية وفي منتصف الطريق إلى مكان انعقاد المؤتمر، توقف المترو 

لعطلٍ ما. اختنقتُ. لم أستطع الخروج من النفق. حين تدبرنا طريقًا للخروج، استقللت سيارة أجرة، كانت عشرات 

الرسائل الصوتية قد وصلتني من مكتب العمل يسألون عن تأخر المترجمة. حين وصلت إلى المكان، دقائق فقط أمامي 

مباشرة في  التي ستلقي خطابًا سأقوم بترجمته  والشخصيات  الوزيرة  إلى  متُ  قُدِّ ثم  الماء،  أرتّب شعري وأشرب  كي 

حضور عدد كبير من القنوات التلفزيونية الكندية. أثناء إلقاء الخطابات عن دور كندا الإنساني حيال مساعدة اللاجئين 

المترو في ساعة  الممكن أن أتضرر لو توقف  أنا سورية- كندية ومن  العمل لهم، كنتُ أقول في نفسي:  وتقديم فرص 

حرجة. المترو واللغة وسيلتان للوصول إلى مكان والعبور إلى الطرف الآخر. 

* * *

من  الاهتمام  بكل  المترو، ستحظى  عربة في  وتستقلّ  كلب  برفقة  تكون  تورنتو: حين  مترو  تستقلّ  أيضًا  الكلاب 

الركاب. إنهم يداعبون الكلاب ويتحدثون مع مالكها بود شديد. ذات مرة كانت سيدة بجواري تحمل في حضنها كلبًا 

صغيًرا وسيمًا. الشاب في الكرسي المقابل، صار يداعب الكلب ويقول للسيدة: »لكلبك شخصية مميزة، أعجبني كلبك« 



39

المواصلات  وسيلة  فهو  الأهمية  حيث  فمن  وقتئذ،  الأبرز  يعدّ  حدثًا 

الشركة  كانت  فقد  التنفيذ  دقة  حيث  ومن  الإطلاق،  على  الأسرع 

الفرنسية المشرفة على المشروع تحدد ميعاد التسليم باليوم والساعة، 

لدرجة وجود عداد رقمي يتناقص يومًا كل أربع وعشرين ساعة لدقة 

العدّ التنازلي، وفي صيف عام 1987م أصبح يجري تحت أرض القاهرة 

مترو أنفاق كالذي يجري في لندن وروما وباريس.

د فيها المترو شبابها في السنوات الأولى  هذه المدينة، القاهرة، جدَّ

وأصبحت  والبدانة،  ل  الترهُّ حد  وصلت  قد  كانت  فقد  عمله،  من 

المواصلات العامة في حالة يرثى لها، فيمكن أن يستغرق قطع عشرين 

المسافة نفسها في  المترو يقطع  كيلو متًرا أكثر من ساعتين، وقد كان 

ثلث ساعة فقط لا غير. تغير شكل الانتقال في القاهرة، وتغير معها 

بسهولة  يعطي  أن  لإنسان  متاح  فأصبح  عام،  بشكل  الناس  نظرة 

نظرتُ إلى الكلب بعين فاحصة وفي داخلي مشاعر متناقضة. مرات كثيرة أرى امرأة تجلس 

في مقعد في المترو، تبكي ولا أحد يلتفت إليها.

* * *

في ساعات الازدحام الشديد، أركض بين الجموع كي أصل إلى المترو وكّيل أملٌ في أن 

أجد مقعدًا. حين أصاب بالخيبة أبدأ بتصفح عناوين الكتب التي يقرؤها العابرون إلى قلب 

الوجوه  أقرأ  يأكل.  وبعضهم  ينام  بعضهم  الأشخاص.  وجوه  إلى  النظر  وأسترق  المدينة. 

ن الملحوظات أحيانًا. العالم محصور في عربة أمامي، أتمنى لو أكتب المفارقات  ككتاب وأدوِّ

والصور.

* * *

ينام الشحاذون في المترو أحيانًا. يصحبون معهم أكياسًا كبيرة تفوح منها رائحة عفنة. رائحتهم أيضًا تنتشر في المقطورة. 

أحيانًا أغِّري مكاني كي أبتعد من مصدر الرائحة. 

* * *

في المناطق المكشوفة في المترو يتناهى إلى سمعي المحادثات التليفونية الخاصة. أسرار تصلك بالعربية والإنجليزية. أبتسم 

وأنا أستمع إلى امرأة عربية تشتكي من زوجها، أو العكس. 

* * *

يحدث أن أنغمس في قراءة رواية وأجتاز المحطة التي سأنزل فيها، حينها ألعن الكاتب وأبدأ بتأليف كذبة مناسبة عن 

سبب تأخري عن العمل.

كاتبة ومترجمة سورية مقيمة في كندا



الملف

40

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

توقيت  فرق  ببساطة لأن  وذلك  به،  الالتزام  ويستطيع  موعدًا 

مترو عن آخر لم يكن يزيد على خمس دقائق، ويمكن القول: 

إن المترو كان أداة تجميل ضرورية ولازمة بسبب التكدس الذي 

ضرب المدينة العريقة، وجعلها تستوعب أكثر مما يكفيها من 

البشر بثلاثة أضعاف على أقل تقدير.

من  بدًال  المترو  طريق  عن  التنقل  فضلوا  المثقفين  بعض 

بين  المترو  ربط  فقد  العامة،  المواصلات  وسائل  أو  التاكسي 

مراكز ثقافية في أول المدينة بأخرى على أطرافها، فلو أن هناك 

م محتوى ثقافيًّا؛ ويريد شخص ما  منتدى في المعادي مثًال يُقدِّ

أن يذهب إليه وهو يقطن في منطقة المرج أو منطقة الزيتون، 

هل كان يستطيع الوصول إلى هذه الضاحية البعيدة؟ الإجابة 

الصعب تخيل شخص يقطع قرابة سبعين كيلو  لا؛ لأنه من 

متًرا فوق أسفلت متكدس وطريق مزدحم وإشارات تغلق أكثر 

مما تسمح بالمرور، وكان من الصعب أيضًا أن تزيد هذه الكثافة 

السكانية العالية في هذا الزمن الوجيز دون حلول، فلولا مترو 

الأنفاق لانفجرت القاهرة.

وأصبحت  المترو،  خطوط  تمددت  2017م  عام  وفي  الآن، 

على  ر  يَسَّ وهذا  الاتجاهات،  جميع  من  القاهرة  أطراف  تربط 

الكثيرين سرعة التنقل ودقة المواعيد، إضافة إلى شيء آخر ألا 

بها  يعمل  فالقاهرة  المستطاع،  قدر  الزحام  من  التخفف  وهو 

عمالة مؤقتة تتعدى خمسة ملايين نسمة، يزورونها كل صباح 

ويتركونها في مساء اليوم نفسه.

روائي مصري 

صلاح حسن: وسيلة عملية ونظيفة

قدرة  أن  تثبت  التي  المهمة  المشاريع  من  واحد  هو  الأنفاق  مترو 

الإنسان،  لتسهيل حياة  الطبيعة  استخدام  الإنسان غير محدودة في 

بعض.  بعيدين من  كانوا  مهما  بالآخرين  الاتصال  قادرًا على  وجعله 

تحت  الأنفاق  لمد  عملاقة  مشاريع  بالتحديد  أوربا  في  اليوم  نشهد 

النفق  الأمثلة هو  البلدان في ذلك، وأكبر  البحر، وقد نجح كثير من 

سبع  من  أكثر  بين  العملاق  والمشروع  ببريطانيا،  فرنسا  يربط  الذي 

فريدة  تجربة  إنها  الكيلومترات.  مئات  طوله  نفق  لإنجاز  أوربية  دول 

بالفعل أن تسافر في قطار يسير تحت الماء. بالنسبة لي وأنا أستخدم 

القطارات بين وقت وآخر أجدها طريقة عملية ونظيفة وسهلة  هذه 

للوصول إلى المكان الذي تريده دون تضييع كثير من الوقت، لكن نحن 

القطارات  نخاف من هذه  المفتوحة،  المساحات  العرب معتادون على 

أنها غير  المغلقة مع  الأماكن  الخوف من  لأسباب سيكولوجية، وهي 

مبررة طالما أثبتت نجاحها المستمر.

شاعر عراقي

إيناس العباس: كاميرا تراقب التفاصيل

المفارقة أنني لم أستعمل المترو في تونس، إنما في سول وفي دبي، 

عالم  فهي  الأنفاق،  عبر  تمر  معظمها  في  سول  متروهات  كانت  وإن 

استعملتها لاحقًا في  التي  والأفكار  للعين  المبنجة  المفاجآت  كامل من 

كتابي حكايات شهرزاد الكورية. عالم تحتي كامل من المحلات والمطاعم 

كشف نفسه مع لمسات حميمية، ستجد محًّال يبيع أحدث الأفلام أو 

أدوات الصيد وبجانبه محل ملابس وبجانبهما محل للعناية بأظافر 

من  المسائية،  عن  تختلف  التي  الصباحية  وعاداتهم  الركاب  ووجوه 

يقرأ في الصباح الجرائد ليس نفسه من يقرأ الكتب جالسًا أو واقفًا... 

الصبايا الضاحكات صباحًا في مهرجان من الألوان 

والفساتين القصيرة والأحذية العالية بطريقة لافتة 

هن اللائي يشاهدن الدراما الكورية مساءً متعبات... 

وأنا هناك مثل كاميرا تراقب التفاصيل وتحتويها. 

في دبي، المترو يعبر من فوق الطرقات، يعبر المدينة 

من  استعملتها  لو  سياحيًّا،  كاملة  شبه  جولة  في 

طلبة  تلتقي  أن  النادر  ومن  محطة،  آخر  إلى  أول 

، أو ربما كان الخط الذي استعملته لأشهر  به مثًال

ذاكرتي  متأكدة...  لست  الجامعات،  ناحية  يمر  لا 

والعاملات  الممرضات  بتفاصيل  تحتشد  البصرية 

القاهرة  مترو  أما  الطيران.  ومشرفات  المطار  في 

انبهرت  أنني  أذكر  2007م،  أو  2006م  عام  رأيته  فقد 

بالبنية التحتية للمترو والعربات نفسها، أذكر أنني 

للحظة شعرت كأنني في فلم أميركي، حيث بدت 

المحطة ضخمة ومليئة بالاحتمالات والحكايات.

شاعرة وكاتبة تونسية 



41

أمجد ريان: ضجيج حبيب إلى نفسي 
العلامة  هذه  لأن  جميعًا؛  جيلي  أبناء  وبين  بيني  توحد  علامة  بـ»المترو«،  علاقتي 

سن  في  المبكرة  الطفولة  منذ  بالمترو  علاقتي  تبدأ  الجميع.  لدى  بآخر  أو  بشكل  تتكرر 

الخامسة وما بعدها، فقد كنت أعيش مع والدي في إحدى العمارات في شارع المقريزي، 

متجهًا  »روكسي«  ميدان  من  الآتي  الجديدة«  »مصر  مترو  خط  بامتداده  ويخترقه 

المستوى  مع  تتناسب  لا  راقٍ،  حي  وفي  فخمة  الشقة  وكانت  »رمسيس«،  ميدان  إلى 

المتوسطة الصغيرة  الطبقة  الاجتماعي الحقيقي لوالدي ووالدتي، لكنها رمز لتطلعات 

كلية  في  حسين«  »طه  تلميذ  الصعيدي  الطالب  والدي  وكان  دائمًا.  اقتصاديًّا  المرتبكة 

الآداب لشدة فرحه بعروسه أجّر لها هذه الشقة، وكانت الشقق وقتئذ متاحة لكل من يمكنه أن يستأجر. كان والدي مدرسًا 

ر هذه الشقة بسبعة  للغة العربية في مدرسة سراي القبة الثانوية للبنات، وكان راتبه الشهري أقل من ثلاثين جنيهًا، فأجَّ

ا بالقياس إلى ظروفه. وزوجته )أمي( هي قريبته من بعيد تعيش في حي »السبتية« الشعبي  جنيهات، وهو مبلغ كبير جدًّ

الفقير. وكانت علاقتي بمترو مصر الجديدة وطيدة، فهو يجري ليل نهار أمام باب العمارة محدثًا هذا الضجيج الحبيب إلى 

النفس، ونوافذه فيها وجوه الركاب، وعيناي تتأملان هذه الرحلات التي لا تتوقف، وكأنها رمز للحياة كلها بل للوجود كله 

في رهجه وحركته الذاتية المطردة. وكنا نحن دائمي ركوب المترو، وبخاصة عندما نذهب لزيارة جدتي في »السبتية«، فكان المترو 

هو الذي ينقلني بين مشهدين أو حالتين هما الحي الأرستقراطي من جهة والحي الشعبي من جهة أخرى، بكل ما فيهما 

التي اشتعلت في بيتنا بين والديّ، فوضعت أمي  أيضًا يوم »الخناقة« الكبرى  من معانٍ ورموز ودلالات موحية. ولا أنسى 

على جسدها أول فستان وجدته في الدولاب، ووضعت أقدامنا أنا وأخي »أحمد« في حذائين وحملت أختي »آيات« الرضيعة 

وجرت بنا غاضبة، وفي المترو اقترب منا الكومساري طالبًا التذاكر، ولكن أمي أخبرته أنها لا تملك النقود، وأفهمته أنها في 

ظرف خاص، نظر الكومساري لحالتنا وابتعد عنا على الفور دون أن ينبس ببنت شفة، ويبدو أن هيئتنا كانت تنبئ بما كنا 

فيه، كما أن أخلاق البشر وقتئذ كانت تفيض بالمسامحة وبالتعاون. 

وظلت علاقتي بالمترو قوية، حتى بعد أن سكنت في »وادي حوف« بحلوان، وكانت تذكرة المترو القديم بقرش ونصف، 

ولكن الدرجة الأولى كانت بثلاثة قروش، وكان مجرد الدخول إلى المترو ينبئ بالمستوى الاجتماعي للركاب، وإن كانت المسألة 

قد تغيرت الآن في المترو الجديد )under ground( الذي استوردناه من فرنسا، وبمناسبة فرنسا فأنا قد ركبت المترو الفرنسي 

في باريس، عندما دُعيت أنا والشاعرة »رنا التونسي« لنمثل مصر في مهرجان »لوديف« الشعري الدولي. أما الفرق بين المترو 

ث ولا حرج، أبسط فرق هو أنك بمجرد دخولك المترو هناك، تجد أن معظم الناس يمسكون  المصري والمترو الفرنسي فحدِّ

الكتب المفتوحة بين أياديهم، ولا تتوقف عيونهم عن القراءة، مستفيدين من الزمن الذي سيقطعونه في أثناء ركوب المترو.

شاعر مصري

عزة حسين: شبكة صيدٍ طائشة

الطحين،  التي لم تعرف من الآلات سوى ماكينة  شرق قريتنا، 

كان هدير القطار، على الشريط الحدودي الموازي للطريق لكل شيء، 

آسرًا. أيام كنا لا نلتفت لدرجة العربة العملاقة، ولا لفخامة المقاعد، 

أغلفة  على  المدونة  الأحلام  الرحلة.  سوى  يعني  لا  الكبير  هذا  كان 

الكراسات، وجدران البيت الأسمنتي، كانت تعرف أن نقطة البداية، 

لا بد أن تتم بمباركته. 

كل الوداعات لا تكتمل سوى بمحاذاة قطار، واللقاءات أتخيلها 

دائمًا مصادفةً سعيدةً على مقعدين متجاورين في قطار. أما الأسى 

فتكفيه جملة: »كل القطارات تحملني إليك ولا وصول«. كمغتربة؛ 

احتفظت بهذا الوصف، منذ التحقت بالمدرسة التي تبعد من قريتنا 

نحو 10 دقائق بالسيارة، قبل أن تمتد يد، طالما انتظرتها، لتغرسني 

وأنا  عشرة،  السابعة  ففي  بيتي.  الطريق  كان  العاصمة،  قلب  في 

السن،  تلك  في  عرفتها  ملابس  حقيبة  أكبر  حاملةً  عائلتي،  أودع 

في  كثيًرا  تصمد  لم  روحي  لكن  تمامًا،  لبيتنا  أعود  لن  أنني  أدركت 

القطار. في  الطريق-  عالقًا في  الدوام  قلبي على  الجديد، وظل  المرفأ 

القطار كان كل شيء جديدًا، بلا خبرةٍ سوى بعض حكايات مغتربي 

بدرجاته،  والمزاح  والبرد،  الفقر،  السينما:  أفلام  ومشاهد  العائلة، 

وبائعات  والطلبة،  والأفندية،  والمعممون،  والبشر،  والبضائع، 

الجبن، والخبز، وبائعو »كل شيءٍ بجنيه«، كانوا رفاق طريق؛ لم 

أتفاداهم أو أخشاهم. وعندما صرت مدنيةً، واحدةً من أرقام  أعد 

وأصفار العاصمة، كان المترو بديل القطار، شبيهه الأقرب، والرفاق 



الملف

42

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

هاني الصلوي: صيغة كلاسيكية زمنية للإبداع 
يعد المترو -بلا شك- من أهم وسائل المواصلات الحديثة عند العرب وغيرهم بلا فرق أو مزية، سوى أنه ليس منتشرًا لدينا 

الدول  المترو بين  الإمارات وأعني »دبي« تحديدًا، وحداثة  البتة، عدا دولة  يكاد ينحصر في دول عربية ليست غنية  كعرب بل 

نسبية )دخل بعض المدن في السنوات الأخيرة(، ولعل مسألة الكلفة المادية لإنشاء شبكة مترو العائق الأساسي لإنشاء مثل هذه 

الشبكة في الدول العربية الفقيرة، أما الدول الغنية حيث دخلُ الفرد مرتفع فيستبدل الناس به السيارات.. وهو أمر معروف 

وغير محتاج لتفصيل. الأدباء العرب انبهروا كالغربيين بهذه الوسيلة الحديثة والمختلفة، بوسيط نقل متداخل كهذا، بانبهار 

قديم للكائن البشري بالقطـار، أي أن الاندهاش بالمترو وليد الاندهاش التاريخي بالقطـار، فليس المترو سوى قطار حديث، وكذلك 

التراموي بصفته وسيلة وسطى أو متوسطة الزمنية والخصائص بين القطار الكلاسيكي وقطار الأنفاق، بل إن بعض الدول بنت 

شبكة المترو على سكك الترام )التراموي(.

ل القطار )الجد( صيغة كلاسيكية زمنية للإبداع قراءة وكتابة، تتميز هذه الصيغة بالهدوء وراحة البال  على المستوى الأدبي شكَّ

والاسترخاء والتأمل، كتب كثير من الأدباء أعماًال أدبية على القطارات في أسفارهم الطويلة أو المتوسطة من دون اشتراط تعلق 

موضوعات أعمال هؤلاء بالحياة على القطار، بل عهدت شركات القطارات في الغرب لمنظمي فعاليات ثقافية بتسيير الحياة اليومية 

العربي  الأديب  ارتباط  ويشبه  للمسافرين،  ويقرأ  يومي  بشكل  وسائله  يسافر في  شاعرًا،  قطار  توظف شركة  قد  القطارات.  على 

بعربة  البنات  لُذْتُ ككل  عندما  وبخاصة  ما،  إلى حد  تغيروا 

للمترو؛  أرتح  لم  البداية  في  المخاطر!  كل  لتفادي  السيدات؛ 

التي  المظلمة، وجدرانه  الطريق، بمساراته  لكونه يسرق مني 

تتآكل، بمحاذاة  التي  والنخيل والمدن  الماء  بأي حال  لا تشبه 

القطارات التي جاءت بي إلى هنا، لكنها العادة تطغى على كل 

شيء في العاصمة.

يمكن  النساء، كيف  تتشابه  أي مدى  إلى  المترو  خبرت في 

والأمنيات  الحياة  تتوحد  وكيف  بالنظر،  غريبتان  تتحاور  أن 

العابرة في برهة من الزمن، في مقعد صغير ونافذة، يمكن أن ترسم 

الأنفاس عبرها قلبًا واهنًا وحروفًا مرتبكة. طالما اعتقدت أن ركاب المترو 

مختلفون عن غيرهم في أي وسيلة انتقال أخرى، تلك الرحلة الخطية 

احتمالات  وبأقل  تفاصيلها،  بنفس  المكرورة  والمسافة،  الزمن  في 

المفاجأة، تُكسِب روادَها ملامحَ خاصةً، تحكم قراراتهم، وانحيازاتهم 

الطمأنينة.  هيئة  وعن  المسار،  مفارقة  وعن  المغامرة،  عن  وأفكارهم 

المترو في مدن الزحام، ليس طريقًا ولا عربة، إنه مدينةً أخرى، وزمن 

موازٍ، طالما استفقت لنفسي في المحطة المنشودة، دون أن أتذكر شيئًا 

عن تفاصيل الرحلة، كثيًرا ما تشابهت علّي محطات الوصول، وكثيًرا 

ما أضعتها عمدًا.



43

والكاتب غيره في ممارسة الحياة على القطارات عدا في سِمة ارتباط القطارات في أوربا -في حالات ما لا 

يشترط تواترها- بفعليات ثقافية وفنية... كان القطار وما زال وسيلة سفر، وهو ما منحه ما مر من 

سمات في علاقته بالأدب أو الكتابة، أما مترو الأنفاق )الحفيد الشرعي( فهو وسيلة نقل داخلي داخل 

المدن مما يجعل ممارسة الانتقال عبره سواء تمت بشكل يومي دوري أو غير دوري، متسمة بالسرعة 

ومحاولة الإنجاز واللحاق بالمهمات أو أماكن الراحة.

الأدباء  امتطائه من  لحظات  يستغلّ  هناك من  أن  افترضنا  وإذا  وآني،  متوتر  نقل  إنه سياق 

للقراءة والكتابة )وهو ما يحدث كثيًرا( سيكون المقروء خفيفًا وقليًال يتناسب مع الوقت وطريقة 

ا بدًال من رواية  استخدام هذه الوسيلة ووقتها، سيكتب كاتب ما على سبيل المثال قصة قصيرة جدًّ

أو قصة، ومضات صغيرة وليست قصائد.. من جانب آخر يوفر مترو الأنفاق أوقـاتًا منزلية ثرية لممارسة الإبداع بعيدًا من الازدحام 

وضياع الوقت في الطرقات، مما يعد ازدوجـًا فيما تتيحه وسيلة المترو الإشكالية. في حالة كان المترو )قطار أنفاق( لا بد أنه يمنح الذهن 

فرصة أخرى للتأمل والتساؤل أثناء سير القطار في الأنفاق المظلمة، وهي مجالات ذهنية وخيالية استغلها التفكير الفني الإنساني منذ 

الوهلة البكر، نجد ذلك في أفلام السينما تحديدًا، والبرامج التصويرية، والروايات والشعر... يشبه الاعتماد اليومي أو المنقطع على 

وسيلة المترو طقسًا روحيًّا قديمًا... هل نقول عنه حجـًّـا آليًّا ميكانيكيًّا؟ ربمــا. 

شاعر يمني

عشرات  وحيث  أيضًا،  بيتي  وفي  الآن  هناك  أنا  حيث  المترو 

ا  جدًّ مناسبة  وسيلة  المفقودة،  والوجوه  والمصادفات  الاحتمالات 

للعواصم والمدن الكبرى، كأنه شبكة صيدٍ طافية أفلتتها يد الصياد، 

تمتلئ وتفرغ يوميًّا، دون أن تعرف الأسماك أو الشبكة أيهما يسحب 

احتشاد  لكنه  للكتابة،  مكانًا  المترو  كان  ما  نادرًا  إلي  وبالنسبة  الآخر. 

الضجيج  وسط  الصمت  برهة  التأمل،  كهف  ربما  هو  لها،  يومي 

بعض  في  والمهرولة.  الساكنة  بتجلياتها  الحياة،  ولوحة  اليومي، 

الأحيان، وربما يعود ذلك لطبيعة الشعر، كتبت بعض القصائد في 

المترو، لكنها كانت قصيرة نسبيًّا، وغائمة.

شاعرة مصرية 

داخل  وقوفًا  يتمايلون  مهاجرون  بنيس:  أحمد  محمد 

مقصورات تهدر تحت الأنفاق

لم يعد مترو الأنفاق مجرد وسيلة نقل فرضها تطور المجتمعات 

ظل  في  العمومية،  النقل  وسائل  على  الناس  إقبال  وتزايد  المعاصرة 

العالم.  بلدان  من  عدد  في  المرعب  وتمددها  والحواضر  المدن  اتساع 

أصبح المترو أحد التجليات اليومية التي تعكس غربة الأفراد داخل هذه 

المجتمعات التي جعلت الحداثة التقنية والاقتصادية أفقًا لتطلعاتها، 

المحطات  تقدم  الحداثة.  هذه  سلطة  أمام  الأوجه  متعددة  غربة 

والأنفاق والسلالم وشبابيك التذاكر الإلكترونية صورة لسلطة المترو في 

مدن كبرى تعيش تحت رحمة ازدحام يومي غير محتمل، يغذيه سيل 

السيارات والحافلات الذي لا يتوقف. مئات الرجال والنساء يتدفقون 

وجوههم،  وسحنات  المتقطعة،  أنفاسهم  تسبقهم  الأنفاق،  على 

وصراعهم مع الدقائق التي تفصل بين وصول القطارات، يشتركون في 

ذات الملامح التي لا روح فيها تقريبًا. محطات متناثرة على طول المدن 

ابتلاع هذه  لتبدأ في  الباكر  الكبرى لتربط بين أطرافها، تنتظر الصباح 

الأمواج البشرية التي تتلاحق حتى منتصف الليل. 

والقاهرة  وباريس  وبوخارست  وإسطنبول  وبرشلونة  مدريد  في 

داخل  تركض مجهدة  القطارات  ذاتها  وليما،  آيرس  وبوينوس  ودبي 

بعينها  محطات  تنتظر  شاردة  وجوه  الأرض،  تحت  مظلمة  أنفاق 

تتشابه في كل شيء إلا في أسمائها. تترك تفاصيلُ المكان بصمتها على 

المترو، فتصبح له هوية محلية، أتذكر مثًال صورة الكاتب الأرجنتيني 

خوليو كورتاثار في إحدى محطات بوينوس آيرس، كان فيها نوع من 

مثلي. في  عابر  يتوقعه  لا  موقع  ربما في  الكبير،  الكاتب  لهذا  التقدير 

دُبي، يبدو المترو جزءًا من تلك »التسوية« بين التقليد والحداثة التي 

العربي.  الخليج  بلدان  في  الضخمة  التحتية  البنية  مشاريع  تضمرها 

في القاهرة، تكاد لا تحس بأن المترو يخفف قليًال عن المدينة العملاقة 

من ازدحام شوارعها بالسيارات والحافلات وملايين الناس. في باريس 

المهاجرين  وسحنات  بوجوه  تتعثر  المترو  يجعلك  وبرشلونة،  ومدريد 

وآسيويون  وأوربيون  وأفارقة  عرب  والثقافات،  الأعراق  مختلف  من 

الأنفاق،  تحت  تهدر  مقصورات  داخل  وقوفًا  يتمايلون  وغيرهم 

ينتظرون متى يفرغهم في هذه المحطة أو تلك.

من ناحية أخرى، تعكس شبكات المترو نوعًا من الوعي العمراني 

أوانها  تمثل استجابة في  المشاريع  بلد معين. مثل هذه  والحضري في 

من  كثير  في  أنه  بمعنى  الكبرى،  المدن  في  المتفاقمة  النقل  لمشكلة 

النامية على وجه  البلدان  الأحيان، ومع اتساع وتمدد هذه المدن، في 

الخصوص، يصبح إحداث شبكة للمترو شبه مستحيل بعدما تتزايد 

مدن الصفيح والسكن العشوائي وأحزمة الفقر، هذا فضًال عن الكلفة 

المالية الكبيرة لمثل هذه المشروعات.

شاعر مغربي



44

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

المترو..
تحولات ثقافية

في العمران والمجتمع

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



مشاري بن عبدالله النعيم   مهندس وأكاديمي سعودي

وربما  المدن،  لسكان  الحياة  أنماط  في  عميق  تأثير  النقل  لوسائل  كان  الماضي  القرن  خلال 

التأثير قبل ذلك بكثير. وأنا هنا أقصد وسائل النقل الحديثة التي جعلت من فكرة المدينة  يكون هذا 

)1898م(  عشر  التاسع  القرن  نهاية  في  الإنجليزية  المدينة  عند  أتوقف  ولعلّي  ممكنة،  »المتروبولية« 

المدينة  جسد  عن  المنفصلة  السكنية  الأحياء  ظهرت  حيث  يتشكل،  »الضواحي«  مفهوم  بدأ  عندما 

الإنجليزي  الحضري  المصمم  قاده  الذي   Garden City الحديقة«  »المدينة  مفهوم  وتبلور  التاريخي 

ا في عمران المدن ومجتمعها  »هوارد« Sir Ebenezer Howard، فقد كانت تلك الفترة مفصًال مهمًّ

المعاصر. لقد كان الهدف هو خلق بيئات عمرانية هادئة وبعيدة من العمران التاريخي للمدينة المكتظ 

الذي لا يوفر الحياة المرتبطة بالطبيعة التي تتناسب مع الطبقة الاجتماعية الثرية، لكن تحقيق مثل هذا 

الحلم كان يتطلب نقلة تقنية لم تكن متاحة بشكل اقتصادي على مستوى المدينة رغم مرور عدة عقود 

على تطور القطار البخاري. لذلك لم يكن لهوارد أن يفكر في »المدن الحدائق« المنزوية وسط الطبيعة 

والمنفصلة عن العمران لولا تطور وسائل النقل خصوصًا القطار الكهربائي )الترام( الذي سمح بالانتقال 

السريع والمتعدد للسكان من أماكن العمل إلى أماكن السكن الجديدة وبتكاليف اقتصادية مقبولة. 

45

منظور لمحطة قصر الحكم بالرياض



46

الأفقي  بالتوسع  للمدن  سمح  الضواحي  ظهور  إن 

القرن  وأعطى الأراضي الخلاء قيمة كبرى، فمثًال في مطلع 

 Baron Empain »العشرين قام البلجيكي »البارون إمبان

ببناء حي مصر الجديدة »الهليوبولس« في صحراء العباسية 

بعيدًا من القاهرة التاريخية، وربط هذا الحي بوسط المدينة 

التقليدي، بدأت الفكرة عام 1904م وانتهى بناء المشروع عام 

1908م، ويحكى أن الخديو عباس حلمي حاكم مصر في ذلك 

الوقت استغرب طلب »إمبان« شراء أرض وسط الصحراء، 

القطارات  في  متخصصًا  كان  البارون  أن  يعلم  يكن  ولم 

تم  عندما  المشروع  في  حدث  بما  فوجئ  وقد  الكهربائية، 

المصرية  »الشركة  باسم  شركة  إمبان  أسس  حيث  اكتماله 

للقطارات الكهربائية«، وتحولت الأرض التي اشتراها بمبلغ 

زهيد إلى أرض باهظة الثمن. 

الأمثلة  من  العديد  هناك  وبالتأكيد  الحدثان،  هذان 

المدن  مفهوم  ا  غَّري حدثين  فقط  يكونا  لم  زامنتهما،  التي 

ا كذلك نمط الحياة في تلك  وشكلها في مطلع القرن بل غَّري

المدن وأعطيا سكانها خيارات متعددة خارج الفكر التقليدي 

نقلة  إحداث  في  هذا  ساهم  لقد  الوقت.  ذلك  في  للعمران 

الحديثة  الحياة  أنماط  وظهور  العمراني  التحضر  في  نوعية 

مناطق  من  العديد  في  ومنتشرة  معروفة  تكن  لم  التي 

اكتشاف  مع  واضحًا  بات  ولكن  الوقت،  ذلك  في  العالم 

المدن وبشكل  »الترام« واستخدامه لأغراض حضرية داخل 

قاطع انتهاء عصر »المدينة التقليدية« وبداية لعصر حضري 

مختلف في مكوناته المادية وطبيعته الاجتماعية والثقافية.  

الاقتصادي  والتحول  العمراني  التحول  بين  العلاقة 

والاجتماعي شبه أكيدة، وقد وضع علماء دراسات البيئة العمرانية 

الحتمي  التأثير  بدأت من  العلاقة  لهذه  احتمالات  السلوكية عدة 

العديد  واجهت  القاعدة  هذه  لكن  البشر  المادية في سلوك  للبيئة 

البيئة  تأثير  رَ توجهان: الأول احتمالية  الانتقادات؛ لذلك تطوَّ من 

العمرانية في السلوك، والثاني إمكانية حدوث هذا التأثير. التوجه 

الأخير يؤكد أن هناك خيارات عمرانية أفضل من الأخرى يمكن أن 

توجه السلوك إيجابًا، فهل بناء مشاريع عملاقة مثل المترو يمكن 

التعامل مع  أن  الحقيقة  إيجابيًّا؟  أن يكون خيارًا سلوكيًّا وثقافيًّا 

هذه التوجهات السلوكية في البيئة العمرانية لم يتطور إلا في بداية 

النصف الثاني من القرن العشرين وبالتحديد بعد عمليات الإعمار 

الواسعة في المدن الأوربية بعد الحرب العالمية الثانية، فقبل ذلك 

توسعت المدن بشكل ملحوظ خصوصًا المدن الأميركية عندما قام 

تشتت  إلى  أدّت  التي  الشخصية  السيارات  بتطوير   Ford »فورد« 

حساسية  وأقل  توحشًا  أكثر  وجعلها  الاتجاهات،  بكل  المدينة 

للحاجات الاجتماعية في سبيل تحقيق النمو الاقتصادي. 

مترو الرياض والقلق الـ»جندري«

الإشكالية في الوقت الراهن تتركز حول التعقيدات الاجتماعية 

»الجندري«،  المستوى  على  خصوصًا  المعاصرة  المدن  تعيشها  التي 

تعقد  نتيجة  للمدن  السريع  التحول  يحدثه  صار  الذي  فالقلق 

أثارت  المجتمع  أفراد  الحاجة لإرضاء حاجات  وتزايد  النقل  شبكة 

في  الوسائل  هذه  تأثير  لبحث  ودفعتهم  المتخصصين  من  الكثير 

فيينا  أجُريت دراسة في  الناس وسلوكم، ففي عام 1999م،  حياة 

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

منظور لإحدى محطات المترو بالرياض



أنه  المثير  النقل،  لوسائل  المدينة  في  الناس  استخدام  كيفية  حول 

تم تعبئة الاستبانة من قبل الرجال في خمس دقائق: الذهاب إلى 

. أما النساء فلم يستطعن  العمل في الصباح، والعودة للمنزل ليًال

التوقف عن الكتابة لتعدد احتياجاتهن لوسائل النقل التي تتقاطع 

مع الأطفال واحتياجات المنزل. لقد أثبتت هذه الدراسة أن علاقة 

أسلوب  فإن  وبالتالي  المرأة،  علاقة  عن  تختلف  بالمدينة  الرجل 

استخدام وسائل النقل يختلف عند كل منهما، كذلك تأثيرها في 

أنماط حياة كل منهما. وفي دراسة أخرى عن مدينة تورونتو التي 

استحدثت »نظام طلب التوقف« في الباصات حتى تتمكن النساء 

من النزول من الحافلات بالقرب من بيوتهن في وقت متأخر من 

الليل. وفي »سريناغار« في كشمير، وكذلك مدينة مكسيكو خلقت 

عدة أماكن للحافلات وعربات المترو للنساء فقط.

(http://www.fastcoexist.com/3066264/how-to-

build-the-perfect-city/women-and-men-use-cities-

very-differently)

أفراد  في  متباينًا  تأثيًرا  النقل  لوسائل  أن  هنا  الواضح  من 

العامة يعتمد بشكل أساسي  النقل  المجتمع، وأن نجاح مشاريع 

لأفراده،  الخاصة  والاحتياجات  المجتمع  ظروف  ملاءمتها  على 

وتأثيره  الرياض«  »مترو  إلى  يقودنا  ما  وهو  النساء،  خصوصًا 

ثقافة  صياغة  سيعيد  وكيف  المدينة،  في  الحياة  نمط  في  العميق 

الأسرة السعودية ومن يقيم في الرياض. فهل المترو بصورته الحالية 

تم  وهل  المرأة؟  وخصوصًا  الأسرة  احتياجات  مع  للتفاعل  صُمّم 

التفكير في هذه الاحتياجات مسبقًا؟ 

بعض  أضع  تجعلني  قد  التساؤلات  هذه  عن  الإجابة 

الاستشرافات المستقبلية حول التأثير الثقافي المحتمل لهذا المشروع 

في  الدولي  للبنك  الإقليمي  المدير  مع  خاص  حديث  في  الحضري. 

إعادة  الضروري  من  إنه  لي:  قال  ملكاوي  فؤاد  الدكتور  الرياض 

من  وبالتالي  الاقتصادية،  الناحية  من  الرياض  مترو  في  التفكير 

الحدّ من  المهم  أنه من  الدكتور ملكاوي  الناحية الاجتماعية. يرى 

توسع المدينة أفقيًّا خارج النقاط الرئيسة للمترو، ويجب أن يكون 

نقط  على  والاقتصادية  الاجتماعية  والنشاطات  السكان  تركيز 

لي  بالنسبة   . فعاًال ويكون  الاقتصادي  النجاح  يحقق  حتى  المترو 

كان اهتمامي هو تأثير هذا التركيز السكاني والخدماتي في الثقافة 

جديدة  حياة  أنماط  ظهور  إلى  ذلك  سيؤدي  وكيف  المجتمعية، 

أمام  نحن  وهل  وحولها؟  الحضرية  المترو  مفاصل  على  ستقوم 

خارطة ذهنية جديدة لمدينة الرياض ستنمو وتتشكل في الأذهان. 

بالطبع تم الأخذ في الاعتبار منذ البداية وجود عربات خاصة 

بالنساء وأخرى للرجال، ورغم أنني أشكك في جدوى هذه الخطوة 

من الناحية العملية، خصوصًا في مجتمع حديث عهد بالمترو، فإنه 

يبدو أن هذا الأمر يعدّ من مقتضيات الثقافة السائدة في المملكة، 

وبالتالي يجب أن تكون جزءًا من المشروع، وأحد مقتضيات مبرراته 

منطقة  )أمين  السلطان  إبراهيم  المهندس  إلى  تحدثت  لقد  ثقافيًّا. 

الرياض ورئيس مركز المشاريع بالهيئة العليا لتطوير مدينة الرياض 

المسؤولة عن مشروع المترو( حول رأيي في تخصيص عربات للنساء 

في مترو الرياض، وهل سيشجع هذا أفراد الأسرة السعودية على 

د لي أنه لا  استخدام المترو في حركتهم اليومية داخل المدينة، وأكَّ

، لكن الدراسات  يمكن الجزم بهذا الأمر إلا بعد تشغيل المترو فعًال

التي قامت بها الهيئة أكدت على أهمية هذا الفصل. 

الرياض بهذا المشروع ستصبح مدينة 
كونية وهي تتخطى عتبة الـ 8 ملايين 

نسمة، كما أنها ستقود المدن السعودية 
لتبنّي ثقافة اجتماعية جديدة قد تختلف 

كثيرًا عن الصورة النمطية المرسومة عن 
المجتمع السعودي

47

منظور لمحطة العليا بالرياض



الملف

48

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

هل ستستخدم المرأة السعودية المترو؟

المهتمين  من  كثير  يثيره  الذي  المهم  السؤال  فإن  لذلك 

يظل قائمًا: هل ستستخدم المرأة السعودية المترو؟ ولعل هذا 

السؤال نفسه هو الذي أخّر كثيًرا من مشاريع النقل العام 

في مدن المملكة، فهناك علامة استفهام كبيرة حول جدوى 

مثل هذه المشاريع، لكن في نهاية الأمر ومع تزايد الضغوط 

للأمر  الرياض  رضخت  المدينة  طرقات  وازدحام  العمرانية 

الواقع، وتبنت مشروعًا عملاقًا للنقل العام، ستصل تكاليفه 

21 مليار دولار أميركي(،  )قرابة  ريال سعودي  80 مليار  نحو 

لا  المشاريع  هذه  مثل  أن  تؤكد  الدراسات  من  كثيًرا  أن  رغم 

وإقبال  المشروع،  فاعلية  حالة  وفي  مباشرة،  أرباحًا  تحقق 

السكان عليه يمكن أّال يكون مصدر إنفاق، لكن المكاسب غير 

المنظورة التي سيحققها المشروع لا يمكن إحصاؤها سواء على 

مستوى النشاط الاقتصادي أو تقليل التوتر المروري، وبالتالي 

الاحتقان الاجتماعي داخل مدينة الرياض. 

المرأة  لدى  الرغبة  وجود  مدى  عن  التساؤل  أن  ورغم 

السعودية في استخدام المترو سيظل قائمًا، على الأقل حتى 

مرور فترة من تشغيل المترو، إلا أن التأثير الثقافي في أفراد 

المجتمع السعودي الذي سيتركه المترو متوقعًا، على الأقل 

للأسرة،  الاقتصادية  البنية  في  التحول  إحداث  حيث  من 

فمن المتوقع أن يكون هناك استغناء عن عدد لا يستهان 

أكبر  جرأة  المرأة  وستمتلك  الخاصين،  السائقين  من  به 

المدينة بشكل  اكتشاف  قادرة على  لتصبح  بمفردها  الحركة  على 

مقاًال  سنوات   10 من  أكثر  قبل  كتبت  لقد  السابق.  عن  مختلف 

خاص  بشكل  الرياض  أن  فيه  أكّدت  المدينة«  »جندرية  بعنوان 

المرأة  تهمّش  »ذكورية«  بيئات  عام هي  السعودية بشكل  والمدن 

وتستبعدها من الفضاء العام. )»المرأة والمدينة: هل هناك هوية 

والعشرون،  الخامسة  السنة  البناء،  مجلة  للعمارة«،  جندرية 

الفترة  ( وخلال  2005م  يوليو  1426هـ/  الأولى  178، جمادى  العدد 

اليوم حدثت تحولات كبيرة داخل مدينة  المقال حتى  من كتابة 

لكنها  وأنثويتها،  المدينة  ذكورية  بين  الهوة  جسرت  الرياض، 

تحوّلات ليست بالقدر الذي يسمح للمرأة بأن تضاهي الرجل في 

الفضاء العام.

هذا هو ما ذكرته للزميل المهندس محمد المحمود وهو طالب 

دكتوراه موضوعه هو الرصيف والقابلية على المشي في مدينة الرياض، 

وخصص دراسته لشارع التحلية )الأمير محمد بن عبدالعزيز(. لقد 

كانت ملاحظتي له أنه منذ أن بدأت فكرة تطوير ممرات المشاة في 

مدينة الرياض عام 2006م حتى اليوم )وكان حديثنا في آخر أسبوع من 

شهر ديسمبر 2016م( تركت هذه الممرات أثرًا عميقًا في ثقافة الأسرة 

البطالة »الأنثوية« وقيود الحركة
بالطبع المترو ليس فقط للمرأة، لكنها عامل أساسي في إحداث التحول المطلوب؛ لأن العائق الأكبر الذي يواجه 

لة، وهذه المسألة يجب أن  الحركة والتنقل داخل مدينة الرياض ويزيد الضغط المروري فيها هو »حركة المرأة« المعطَّ

تؤخذ في الاعتبار؛ لأنه حتى لو شكك بعضٌ في استخدام المرأة للمترو، فإنه مع الوقت سيحدث تغيير عميق في ثقافة 

الأسرة السعودية في المدينة، سيجعل من تحمل الأدوار والمسؤوليات الاقتصادية داخل الأسرة متكافئة، وهذا حتمًا 

أفراد الأسرة، وسيكون  باقي  المرأة وأطفالها ومعها  النقل الأكثر استخدامًا من  المترو وسيلة  سيؤدي إلى أن يصبح 

هذا متزامنًا مع تزايد فرص عمل المرأة في القطاع الخاص؛ لأنه من المتوقع أنه مع زيادة حركة المرأة، ستزيد فرصها 

الوظيفية، وسيقلِّل هذا من ظاهرة بطالة المرأة السعودية التي تحولت في الآونة الأخيرة إلى كابوس. هذا ليس رأيًا 

، بل إنه توقع طبيعي؛ لأن البطالة »الأنثوية« ناتجة عن القيود المفروضة على حركة المرأة وتفاعلها المباشر مع  متفائًال

المجتمع الخارجي، وبالتالي صعوبة ملاءمة الكثير من الوظائف لها.     

على مستوى الذائقة المعمارية سيُحدِث المترو، الذي يمتدّ على مساحة شاسعة في مدينة الرياض، نقلةً في مفهوم 

العمارة لدى سكان المدينة، لعل هذه النظرة نابعة من قناعتي التامة بأن العمارة تحتاج إلى أن نعيشها ونجربها حتى 

نشعر بقيمتها، ولأن المترو مشروع »اجتماعي« كما أنه مشروع اقتصادي، وكون محطات المترو قام بتصميمها كبار 

المعماريين )مثل زها حديد في محطة مركز الملك عبدالله المالي( فإن تفاعل سكان الرياض بشكل يومي مع هذه العمارة 

من المتوقع أنه مع زيادة حركة المرأة 

بسبب المترو ستزيد فرصها الوظيفية، 

وسيقلل هذا من ظاهرة بطالة المرأة 

السعودية التي تحولت في الآونة الأخيرة 

إلى كابوس



49

السعودية، وجعلت المرأة أكثر ثقة في تعاملها مع الفضاء العام، 

رغم أن هذه الفضاءات غير عادلة حتى الآن، وتنحاز بشكل واضح 

للثقافة الذكورية الحضرية التي تميز المدن السعودية. في اعتقادي 

أن المترو سيترك مثل هذا الأثر الإيجابي في الثقافة الحضرية للمرأة 

بشكل  وسيدفعها  الاجتماعية،  عاداتها  من  وسيغير  السعودية، 

أكبر لتجربة المدينة دون رهبة أو تردد.  

كسر العزلة الاجتماعية

لعل المسألة المهمة هي حالة المصادفة التي عادة ما تتشكل في 

المدن المتوازنة اجتماعيًّا، وأقصد هنا هو حدوث اللقاءات المتوقعة 

بين أفراد مجتمع المدينة. لا أحد ينكر أن المصادفة في الوقت الراهن 

الانفتاح  من  أكثر  العزلة  على  تحث  الرياض  ومدينة  فاعلة،  غير 

المترو  لكن  حيوية،  غير  فيها  العامة  والفضاءات  الآخر،  على 

ربما  منه.  مناص  ولا  ومعيشًا  يوميًّا  أمرًا  المصادفة  من  سيجعل 

لهذا  المتوقعة  غير  المكاسب  أول  الاجتماعية  العزلة«  »كسر  يكون 

المشروع، ولكوني مؤمنًا بأن المدن المبدعة والخلاقة هي التي يتقاطع 

التي  العفوية  الاجتماعية  الحكاية  ويبنون  سكانها،  فضاءاتها  في 

تنوع  أو روائي، في  أو عمل فني  اقتصادي  تتحول إلى مشروع  قد 

غير محدود ولا يمكن حصره أو توقعه لهذه الحكايات. وبالتأكيد 

ستكون المرأة جزءًا من هذه المصادفات والحكايات الاجتماعية التي 

سيتيحها استخدام المترو اليومي.  

الأحياء  مستوى  على  تحول  يحدث  أن  كذلك  المتوقع  من 

السكنية، وأقصد هنا أنه سيكون هناك حركة للمشاة من المساكن 

مستوى  على  ا  مهمًّ تغييًرا  يقتضي  وهذا  المترو،  محطات  حتى 

أخُِذت في  إن كانت  أعلم حقيقة  المعمارية للأحياء، لا  التفاصيل 

الاعتبار. الأمر المهم هو أن هذه الحركة ستشمل النساء والأطفال؛ 

»صديقة  عمرانية  بيئة  تتطور  لأن  ملحّة  ضرورة  هناك  يجعل  ما 

تتحرك  لا  عادة  المرأة  أن  تؤكد  الدراسات  وللأسرة ككل.  للنساء« 

ما  فيها »عزلة« وغالبًا  يكون  التي قد  العمرانية  البيئة  وحدها في 

أو  أطفالها،  أو  المنزل،  إما من يعمل معها في  يصحبها أحد ما؛ 

ومظللة  مفتوحة  مشاة  ممرات  تطوير  لذلك  أصدقائها،  حتى 

ذوي  حركة  ملاءمتها  مع  مراقبتها،  يمكن  الأطفال(  )لحماية 

ا سيشجع المرأة وكل أفراد  الاحتياجات الخاصة ستكون عامًال مهمًّ

المجتمع على استخدام المترو.

لا بد أن يحدث داخلهم بعض الأسئلة. ورغم أن الرياض تحتوي على العديد من المباني المهمة والمميزة فإن هذه المباني غالبًا 

ما تكون معزولة عن الناس وحياتهم اليومية، وبالتالي فإن تأثيرها لن يكون بقدر تأثير »عمارة المترو« المتوقعة. 

بل  الشكل،  مستوى  على  فقط  ليس  للعيان،  واضح  وعمراني  مباشر  اقتصادي  تأثير  له  مشروع  عن  نتحدث  نحن 

على مستوى استخدام الفضاء العمراني، فهو سيُحدِث تنظيمًا جديدًا يُعيد ترابط الأحياء السكنية والتجمعات التجارية 

والإدارية مع العصب الحركي للمترو، كما أن له تأثيًرا بصريًّا عميقًا سيشكل الصورة المتخيلة لرياض المستقبل، ليس فقط 

ترسم  الآن  منذ  بدأت  التي  القطارات  لجسور  كذلك  بل  للركاب،  والصغيرة  والمتوسطة  العملاقة  المحطات  على مستوى 

صورة الرياض، وتعيد تعريف أماكنها من جديد. الرياض بهذا المشروع ستصبح مدينة كونية وهي تتخطى عتبة الـ 8 ملايين 

نسمة، كما أنها ستقود المدن السعودية لتبنّي ثقافة اجتماعية جديدة قد تختلف كثيًرا عن الصورة النمطية المرسومة عن 

المجتمع السعودي.  

منظور لمحطة مدينة الملك عبدالله المالية بالرياض



50

انتبهي!
لا تركبي في عربة العمال

سعوديات يسردن حكايات 
مع المترو ويكتبن هواجسهن عنه

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



هدى الدغفق   الرياض

لا يحضر مترو الرياض في النقاشات العامة، سوى بصفته فضاء يمكن للمرأة أن تقتحمه، المرأة بكل ما 

تعنيه من أسئلة وقضايا دائمًا ما تثير الجدل. لا يعني مترو الرياض، في أحد وجوهه، سوى ثنائية المرأة والسائق، 

واقتصادية  اجتماعية  عديدة،  بأمور  يشتبك  فضاء  إلى  السعودي  المجتمع  يلج  أن  ينتظر  إذ  والعمل؛  المرأة 

وثقافية، منها ما يخص العلاقة مع الآخر، سواء كان هذا الآخر المرأة، أم الأجنبي، أم الآخر »الجواني« الذي 

يعيش في داخلنا.

من ناحية، لكل منا تصوراته التي يحملها في ذاكرته عن المترو تبعًا لما تصوره لنا الأفلام ‏الغربية وتجارب 

السفر بشكل خاص، فحينما يخوض أحدنا تجربته الأولى مع المترو يشعر كأن ‏خارطة العالم وجغرافيته تداخلتا 

في رأسه، وكأنه يعيد تنظيمها من خلال المترو. فكيف لجامد أن يخلق كل هذه الفوضى في الذهن.

كثير من الأسئلة تحوم حول المترو، منها: كيف سيتحول هذا الشكل من شيئيته وجموده الآن، إلى 

مؤثر في الحياة الاجتماعية والثقافية في الرياض؟ هل نأمل في أن تتقلص تأثيرات الطابع الأسمنتي في نفوسنا 

وأذواقنا وعلاقاتنا وتواصلنا مع من نعرف ومن لا نعرف؟ كيف سيؤثر المترو في تقييم الوقت لدى مستخدميه؟ 

كلامنا  وطريقة  وأصواتنا  علاقاتنا  ستكون  كيف  منا؟  سيختفي  الذي  ما  المترو؟  مع  ستتولد  التي  العادات  ما 

ونظراتنا ونحن ندخل المحطات ونقطع التذاكر ونختار مقاعدنا؟ هل سيصبح هناك اندماج اجتماعي أكبر؟ أو 

على الأقل إدراك مجتمعي للطبقات المختلفة داخله؟

هنا أكاديميات وكاتبات وأديبات يسردن لـ»الفيصل« حكاياتهن مع المترو في خارج السعودية، ويقترحن 

جملة من النصائح استعدادًا للاندماج في لحظة ستغير ما قبلها.
51



الملف

52

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

حنان بنت جابر الحارثي: ثقافة المترو

في  يتحقق  أن  في  ونأمل  نتوقع  عما  الإجابة  قبل 

مشروع قطار الرياض، أودّ الإفصاح عن تجربة شخصية 

اليابان،  في  الحضارية  وثقافته  المترو  استخدام  حول 

الشعب الذي يتلاقى مع العادات العربية الإسلامية في 

آخر.   شعب  أي  من  أكثر  والتقاليد،  العادات  من  كثير 

ثقافة،  ومنهج  حضارة،  رمز  القطار  يعد  اليابان  ففي 

اليومية  الحياة  بالغة في  أهمية  ذات  اقتصادية  وقاعدة 

للمواطن والمقيم في اليابان؛ حيث تعد وسيلة المواصلات 

الأولى في اليابان. والدليل على أهمية المترو أن هناك نحو 

طوكيو  في  يوميًّا  المترو  تستخدم  نسمة  ملايين  تسعة 

التي  السريعة  القطارات  وحدها، وهذا لا يضم رحلات 

هو  فالمترو  عام،  وبشكل  اليابان.  في  الأخرى  المدن  تربط 

والجامعات،  المدارس،  إلى  للجميع  المواصلات  وسيلة 

الحكومية،  والدوائر  العامة،  والأماكن  والأسواق، 

من  ا، أو  جدًّ قليلة  فئة  البدائل على  استخدام  ويقتصر 

يضطر إلى ذلك من سكان القرى التي لا تربطها شبكات 

المترو. ولا أنسى هنا أن أذكر أن هناك عربات مخصصة 

بالإضافة  المتابعة،  كاميرات  بأحدث  ومجهزة  للنساء 

الوصول  محطة  لمعرفة  قين  للمعوَّ مراقبة  أجهزة  إلى 

ق حتى يجد شخصًا في انتظاره لمساعدته.  للمعوَّ

أساس  هي  التي  الإسلامية  الثقافة  من  وانطلاقًا 

وقبل كل  أوًال  الرياض  يبرز مترو  أن  فأتوقع  لمجتمعنا؛ 

شيء حسن الاستخدام، وتوظيف هذه الخدمة الراقية 

على  وذلك  اليومية،  حاجاتنا  لقضاء  الأمثل  التوظيف 

العالم  في  اقتصاد  أكبر  ثالث  شعب  به  يقوم  ما  غرار 

الإعلام  تكثيف  ضرورة  إلى  الإشارة  )اليابانيون(. وتجدر 

كوسيلة  منه  والاستفادة  المترو  استخدام  ثقافة  لنشر 

سهلة، واقتصادية، وآمنة، وحضارية، مع التركيز على 

صور من واقع مترو اليابان. 

القول:  يمكن  التوقف،  محطات  انتقاء  ضوء  وِيف 

بأن مترو الرياض سيكون له أثر إيجابي  إذا ما تم الإعداد 

أمام  سيكون  وهنا  سلفًا.   ذكر  ما  ضوء  في  لاستخدامه 

ثقافة  عن  للإفصاح  المجال  والمقيم  السعودي  المواطن 

وسائل  تسهم  ٢٠٣٠م، وقد  رؤية  مع  ومتناغمة  مميزة 

المنشودة، وتساعد  الثقافة  التواصل الاجتماعي في نشر 

على تطبيعها على أرض الواقع. وأؤكد أن الإعداد لبناء 

أكانت  سواء  الاستفادة  وتفعيل  المنشودة،  الثقافة 

اقتصادية أم اجتماعية من خلال قنوات الإعلام المختلفة هي 

عليه،  الإقبال  ومدى  الرياض  مترو  نجاح  معالم  سيحدد  ما 

أخذًا في الحسبان التوعية عن وسائل السلامة والأمن، وكذلك 

الخصوصية التي تعد من أهم ركائز المترو.

أكاديمية سعودية

منى المالكي: الحمل والذئب المفترس

جديدة  تجربة  لأنه  حياتنا  في  مهم  حدث  الرياض  مترو 

الدهشة  داخلها  في  تحمل  جديدة  تجربة  وكل  التنقل،  في 

والانبهار وإن كان أغلبنا قد مارس في سفرياته المتعددة تجربة 

الرياض«  »مترو  هو  الآن  أمامه  نحن  ما  ولكن  المترو،  ركوب 

ولذلك يستوجب الحدث تفاعًال اجتماعيًّا مختلفًا؛ لأن البيئة 

التحولات  مع  ولكن  اجتماعية،  بصبغة  صبغه  ستحاول 

الرياض  مترو  أن  أتصور  نعيشها  التي  والثقافية  المجتمعية 

سيكون محركًا وفاعًال في إحداث تغيير ثقافي في مفهوم التنقل 

والحركة والتواصل بين البشر، فالكل أمام بعض، وستختفي 

السيارة! مقاعد  تخلقها  التي  العزلة  تلك  كبير  حد   إلى 

السيارة،  قيادة  تستطيع  ولا  مقيدة  المرأة  حركة  أن  وبما 

المرأة  أتوقع أن  أمنًا وأوفر اقتصاديًّا، كما  فسيكون المترو أكثر 

هي من ستدفع تذكرة المترو وبالتالي ستعطيه زخمًا اقتصاديًّا 

كما يحدث الآن مع شركتي »كريم« و»أوبر«. 

وجود الرجل والمرأة في ذات المكان لمدة زمنية مختلفة كل 

يوم سيكسر حاجز الوهم بفكرة الحمل والذئب المفترس، تلك 

الثنائية المريعة التي روج لها خطاب وعظي بارد لا يرى في الحياة 

غير جسد المرأة وفتنته! والواقع اليوم سواءٌ في مجالات العمل 

المشتركة بين الرجال والنساء أو في الدراسة في الخارج أثبت أن 

هذا الرأي الجائر في علاقة المرأة بالرجل خطأ يجب تصحيحه، 

مجالات  وفتح  الابتعاث،  بجانب  الرياض  مترو  أن  وأزعم 

المتوازن  والديني  الإعلامي  والخطاب  المرأة،  لعمل  جديدة 

العلاقة بين  يؤنسن  اجتماعيًّا،  وتغيًرا  تحوًال  الواعي سيحقق 

المرأة والرجل مرة أخرى بعد اختطافها زمن الغفوة.

كاتبة سعودية

يلاحقني في  الموت  التميمي: مشهد  الخيَّاط  بنت  أمل 

كل مترو

المترو  بركوب  وأوصتني  بأسبوع  دبي  إلى  أختي  سبقتني 

 )VIP )الذهبية:  البطاقة  احجزي  وقالت:  أولادي،  لنزهة 

حتى تستمتعي بالجلوس، لا تركبي في عربة العمال انتبهي. 

وصفت أختي رحلتها الماتعة إلى »دبي مول« وكيف نقلها المترو 

ووصفت  الزحام،  عناء  بدون  كيدزانيا  الألعاب  مدينة  إلى 

جمال المنظر المشاهد من خلف الزجاج. شعور سابق لتحقيق 



53

أفسد  ما  أوّل  ولكن،  المترو،  رحلة  في  والمشاهدة  التنزه  متعة 

بكعب  وأنا  المحطة  إلى  الفندق  من  المسافة  طول  المتعة،  علي 

عالٍ، وقفنا ننتظر الحافلة في محطة الحافلات، حتى تنقلنا 

استأجرنا  الانتظار،  على  نتعود  لم  ولأننا  المترو؛  محطة  إلى 

التذاكر، وخضنا  المحطة، قطعنا  إلى  تنقلنا  أجرة حتى  سيارة 

التجربة بفرح، نقدم الخطوات نحو المركبة، دخلنا المركبة وإذا 

هي مركبة عادية ولم نرَ الرفاهية التي وُصفت لنا، همست في 

تذاكرنا في  أن  يبدو  ارجعي  أذن زوجي هذه درجة VIP؟ قال 

مركبة أخرى، خرجت ابنتي مناير، وأنا في المنتصف وحال بيني 

الباب، وأقفل بسرعة كالبرق، وبإحكام موصد وكأنه  وبينها 

حاجز الموت الذي يخطف ولا يعود بما خطف.

خطف ابنتي وأنا تراجعت للخلف فلم أعلم ما مصيرها، 

يصرخ  وفم  نحوي،  ممتدة  يديها  مشهد  سوى  أرى  لا  كنت 

ماما ماما، لا أعلم ما مصير ابنتي هل قطع يديها؟ هل فرمها؟ 

هل داس عليها؟ كل مشاهد الموت رأيتها، خطف الموت ابنتي، 

وخطفني المترو إلى عالم مجهول، وهنا بدأت دهشة المغامرة 

الخطيرة التي ارتكبناها، نصعد مركبة لا نعلم طريقة التعامل 

معها، وتسبب هذا الجهل لي بعقدة من هذه المركبة الخطيرة. 

ما كنت أعلم أنه بدون سائق، ويقفل الباب في ثوانٍ، ويقص 

تعودت  الباردة،  الجمادات  مع  التعامل  أتعود  لم  الحديد، 

بدون  آلة  مع  أتعامل  ولكنني  علي،  يرد  من  وأجد  أتكلم 

والزجاج  الحديد  على  تدق  تقفز  تبكي  أم  صراخ  يدرك  عقل 

فيه  كانوا  الذين  البشر  لعواطفها،  بكل قواها، ولا يستجيب 

جمادات مثله، أصبحت أصرخ بأكثر من لغة كي يفهمني من 

قف،  قف،  قف  خطفها،  قتلها  فرمها  دهسها  ابنتي  حولي، 

stop لا أحد يتجاوب مع قفزي وبكائي وركلاتي على الحديد.

فجأة ثلاثة شبان عرب يتحدثون بلهجة مغربية، أمسكوا 

بيدي محاولين تهدئتي، تجاوبت مع الإحساس البشري، وهم 

 : تفاعلوا مع صراخ الأم الفاقدة لكبدها، همس أحدهم قائًال

ونُبلغ  المحطة الأخرى  إنها بخير سيقف في  الله  بإذن  لا تخافي 

عنها، ثم نعود لها. سمعت الأمان في همس الشاب المغربي، 

أن من يركب  أيقنت  المترو لم يستجيبوا لصراخي،  وجمادات 

المترو جماد لا يتجاوب مع البشر، نزلت المحطة بصحبة الشباب 

الثلاثة، دهشت من نفسي، لم أتوقع أنني بهذه اللياقة أركض 

الممرات، أجري على السلالم أقفز الحواجز، ربما كنت أسرع 

من المترو نفسه.

وجدت نفسي مع الشباب أمام بشر من موظفي المحطة 

محطة  في  طفلة  فقدان  عن  بلاغًا  سجلنا  معي،  يتجاوبون 

دهسها،  بأنه  سيخبرونني  أنهم  أتوقع  كنت  البستان،  فندق 

وفجأة تأتي البشارة بأنها بخير. حمدت الله وبكيت من الفرح. 



54

حينها  أعلم  لا  هناك،  ابنتي  حيث  الشباب  مع  عدت 

هل  أحضنها؟  هل  أبكي؟  هل  المشاعر  عندي  اضطربت 

وأنثر  لله شاكرة،  أسجد  نفسي  الشباب؟ وجدت  أشكر 

إلى  التفت  وبعدها  الفجعة،  تغادرها  حتى  الماء  ابنتي  على 

أعينهم،  تأملت  الموقف،  يبكون من هول  الشباب، وجدتهم 

ويدوس  بقسوته  نفسيتنا  يحطم  والمترو  معي،  تفاعلوا 

حنان الأحمدي:
التحرر من الاتكال على الآخر

بالجودة  تتميز  التي  وأوربا  أميركا  في  العام  النقل  خدمات  مع  الشخصية  تجربتي 

والدقة والانضباط ترتبط في ذهني بمعانٍ ‏عديدة، أولها التحرر من الاعتماد على الآخرين 

في التنقل، والتحرر من ضغوط قيادة السيارة في ساعات الذروة، والإحساس ‏بالتمكين في 

مباشرة أموري وأعمالي بنفسي، وهو شعور مختلف كان يعني لي الكثير كشابة حديثة التخرج من الجامعة، لم تألف ‏حتى 

هذه الدرجة البسيطة من الاستقلالية. 

لتحقيق أحلامهم  النفس  للاعتماد على  الساعين  والشابات  الشباب  كبيًرا من  اليوم يشهد حراكًا  السعودي  المجتمع 

من خلال ‏تأسيس مشروعات خاصة، أو القيام بأعمال غير تقليدية، وبخاصة في ظل تغير الظروف الاقتصادية وشح فرص 

يألف  أن  وأتوقع  الرزق.  أبواب  وطرق  أحلامهم  تحقيق  نحو  السعي  من  عامة  مواصلات  توافر  لذلك ‏سيمكنهم  العمل؛ 

التجارية  والمجمعات  الأسواق  لتشمل  المرأة  توسعت مجالات عمل  أن  بعد  العام  النقل  النساء في ‏وسائل  المجتمع وجود 

والعيادات والبنوك ومؤسسات القطاع ‏الخاص، فلم يعد وجود المرأة في الفضاء العام أمرًا غير مألوف. ومع ذلك قد تظل 

بعض رواسب الثقافة التقليدية تمارس شيئًا ‏من الفضول، وربما الوصاية على النساء، وهو ما يجعل المراحل الأولى لانطلاق 

لتحقيقه  نتطلع  أبرز تغيير  النساء ‏في استخدامه. وعلى صعيد الأسرة، فإن  للراغبات من  تمثل تحديًا كبيًرا  الرياض  مترو 

للأسرة السعودية من خلال توافر وسائل النقل العام هو التحرر من ثقافة ‏الاعتماد على السائق الخاص التي فُرضت على 

كثير من الأسر؛ بسبب استحالة قيام رب الأسرة بالجمع بين عمله ومهمة ‏توصيل جميع أفراد أسرته لمدارسهم وأعمالهم. 

ومع ذلك لا أتوقع أن نصل قريبًا إلى مرحلة نفضل فيها استخدام وسائل النقل العام على المواصلات الخاصة، كما 

كنت أفعل ‏خلال دراستي العليا في الولايات المتحدة الأميركية. إذ رغم امتلاكي لرخصة قيادة السيارة كنت أفضل استخدام 

وسائل ‏النقل العام في التنقل من الجامعة وإليها بسبب سهولة استخدامها ونظافتها ودقة مواعيدها، وتوافرها في كل زاوية 

وشارع، وربما ‏لأنها توفر لي فسحة خاصة من الوقت للتأمل أو الاسترخاء والقراءة أو الاستماع للموسيقا. لم يكن استخدام 

النقل العام محصورًا ‏على فئة أو طبقة من الناس، لأن قلة مواقف السيارات في وسط المدينة، وازدحام الطرق يجعل الذهاب 

الملف

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



مشاعرنا ويسير إلى دهس مشاعر أخرى، بلا مشاعر بلا أدنى 

مسؤولية أنه يؤلمنا.

القاتلة،  الآلة  هذه  ركوبهم  سبب  عن  الشباب  سألت   

ولولا  وظيفة  عن  نبحث  قادمين  واحد،  بصوت  أجابوني 

مزودة  حقيبتي  كانت  الحظ  حسن  ومن  ركبناه،  ما  الحاجة 

فقال  يتمنعون،  وهم  النقود  عليهم  أوزع  أصبحت  بالنقود، 

أحدهم: ساقنا الله إليكِ، وساقكِ الله إلينا، سنأخذ المال لأننا 

لا نملكه، ولعلنا نوفق بوظيفة من دعواتك. شكرت الشباب، 

واستنشقت الهواء بعمق، غابوا عن نظري، وبعدما ارتحت، 

لإنقاذ  أركض  وأنا  معهم  خضتها  التي  المشاهد  استرجعت 

ابنتي، وجدتها لقطات كأنني في فلم مثير يعرض في هوليوود.

الرياض،  مترو  افتتاح  مع  ستكون  مماثلة  قصة  من  كم 

التعامل  يجهل  شعب  المترو،  ثقافة  يجهل  شعب  ونحن 

إليها،  ا  جدًّ المحتاج  إلا  الآلة  هذه  يركب  لن  الآلة،  قصف  مع 

هذه  مثل  عربي  بلد  يستوعب  هل  تعبه،  من  أكثر  وستتعبه 

أماكن  لها  الحيوانات  الغرب حتى  المثيرة؟ لاحظت في  المشاهد 

الثقافة  لهذه  مستعدون  نحن  فهل  الباصات،  في  مخصصة 

وكم  الذاكرة  في  ستبقى  القصص  من  كم  مشكلات؟  بدون 

على  أقبلها  ولن  التجربة  هذه  أكرر  لن  نفسي  عن  ستموت؟ 

مترو  كل  في  يلاحقني  الموت  مشهد  بقي  أحب،  ومن  أولادي 

أراه في أي مكان أذهب إليه، شبح الموت أراه في مترو السويد، 

باهظة  مبالغ  أتكبد  وكنت  الجامدة،  المركبة  هذه  أركب  ولم 

وأنا أركب سيارة الأجرة بديًال منه، وحينما أرى المترو أريد أن 

أسترجع فقط مشهد نشامة وشهامة الشبان المغاربة العرب. 

أكاديمية سعودية

ضبط  سنعيد  الدغيشم:  الهنوف 

ساعاتنا

الرياض؟ هل  هل ستتغير ملامح 

للإنسان  أقرب  المدينة  هذه  ستصبح 

صوت  سيخبو  وهل  وحكاياته؟ 

منبهات السيارات؟ ويعلو صوت 

جوانب  في  العابرين  حكايات 

المدينة  هذه  يعبر  وهو  المترو 

النقل  بدونية لمستخدمي  الأوربية  الدول  أميركا وفي بعض  السائدة في  الثقافة  تنظر  ولا  للضغوط.  بسيارة خاصة ‏مصدرًا  للعمل 

العام؛ لأنهم يمثلون غالبًا ‏معظم شرائح المجتمع. لذلك فإن وجود خدمات نقل عام راقية وذات جودة عالية سيغير النظرة إليها 

وإلى مستخدميها بشكل ‏جذري. 

ويتمتع قائدو المركبات العامة هناك بصفات الحزم والمهنية العالية، ويتمكنون من ضبط الأمن والسلوك العام بكفاءة. ‏وفي 

ثقافة  تفرضه  الذي  السلوكي  الانضباط  هذا  بتوافر  إلا  الأفراد  أو  السعودية  الأسر  اجتذاب  العام في  النقل  تنجح وسائل  لن  ظني 

‏المواصلات العامة سواء في المحطات أو داخل المركبات. وبلا شك نحن نستطيع تحقيق الانضباط السلوكي نفسه في مترو ‏الرياض من 

خلال توفير طاقم من العاملين على درجة من المهنية والحزم لترسيخ ثقافة المواصلات العامة وفرض أنظمة ‏صارمة لاستخدامها. من 

جانب آخر فإنني أتطلع بشكل خاص لتوافر خدمات النقل العام المتميزة لتساعد على تمكين العديد من ‏فئات المجتمع غير القادرة 

على الاعتماد على نفسها في توفير مواصلات خاصة، للمسنين والمعوقين والفئات محدودة الدخل. ‏وفي ظني مع تزايد نسبة المسنين 

في المجتمع وما نشهده من استقلال الأبناء في بيوت خاصة، يجعل المسنين أكثر قدرة على ‏الاستفادة من المواصلات العامة في التنقل 

لأغراض مختلفة، لقضاء الحاجات، أو مراجعة المستشفيات، أو لارتياد الأماكن العامة ‏بدون الحاجة للانتظار لحين يتفرغ أحد 

الأبناء لمساعدتهم. ومن المهم أن تراعي مواصفات واشتراطات الحافلات والقطارات ‏الاحتياجات الخاصة لبعض فئات المجتمع، وأن 

توفر مساحات للكراسي المتحركة وأحزمة الأمان، وسلالم متحركة لتسهيل دخول ‏هذه الكراسي، وأن يُعطى أصحابها الأولوية في 

الجلوس في المقاعد الأمامية.

 ومن المشاهد التي لا أنساها من خلال تجربتي ‏الطويلة في استخدام هذه المواصلات في الخارج، مشهد شاب مصاب بشلل كامل 

ولا يستطيع تحريك إلا بعض أصابع يديه، ‏يركب الحافلة يوميًّا للذهاب للنزهة أو لقضاء بعض احتياجاته معتمدًا على نفسه بشكل 

تام باستخدام كرسي كهربائي بمواصفات ‏عالية. كان هذا الشاب يحرص على تبادل الحديث مع قائد المركبة أو مع الركاب كاسرًا 

بذلك كثيًرا من الحواجز النفسية ‏والافتراضات الضمنية التي تعزز عزلة ذوي الاحتياجات الخاصة، وتمنع اندماجهم في المجتمع. 

وهذا قد يكون من المنجزات ‏الاجتماعية البارزة لوسائل النقل العام فيما لو تمكنت من إيجاد مساحة آمنة لذوي الاحتياجات الخاصة 

لممارسة حياتهم بشكل ‏طبيعي. الخلاصة هي أن بالإمكان أن تؤثر وسائل النقل العام في ثقافة المجتمع، وأن تؤدي لمزيد من التمكين 

‏والاستقلالية لمختلف فئاته، وأن تسهم في إحداث تغيير ثقافي ملموس، ولكن ذلك يتطلب ثقة المستفيدين بمنظومة النقل العام، 

‏وتوافر درجة عالية من الدقة والجودة والاعتمادية في خدماتها.‏

عضو مجلس الشورى السعودي

55



الملف

56

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

من  الأسمنتي  الشكل  هذا  سيتحول  كيف  الضخمة؟ 

شيئيته وجموديته الآن، إلى مؤثر في الحياة الاجتماعية 

والثقافية في الرياض قريبًا؟

هل نأمل أن تتقلص تأثيرات الطابع الأسمنتي على 

نعرف  من  مع  وتواصلنا  وعلاقاتنا  وأذواقنا  نفوسنا 

هذه  وذواتنا  أعيننا  عن  ستغيب  هل  نعرف؟  لا  ومن 

الأشكال الأسمنتية وكسراتها وزواياها الحادة وأرصفتها 

وحواجزها؟ وهل سيختفي شعورنا بشيئيتها وجمودها؟ 

كيف ستكون علاقاتنا وأصواتنا وطريقة كلامنا ونظراتنا 

مقاعدنا  ونختار  التذاكر  ونقطع  المحطات  ندخل  ونحن 

ونسأل عن أي محطةٍ نقصد؟

هذه الأسئلة تنمو في رأسي في كل مرة أشاهد المترو 

الرياض،  مدينة  مخترقًا  الأسمنتي  بشكله  يتشكل  وهو 

محاوًال تجميع أطرافها.

أتخيل الرياض وهي تتغير وتتشكل مرات ومرات، 

الشابة  الروح  لكن  البداية،  في  ومقاومة  ببطء  ربما 

والاجتماعية  الثقافية  التغيرات  هذه  ستتقبل  لأهلها 

كثير  ستنبت  البداية،  في  معه.  المترو  سيحملها  التي 

اجتماعات  في  الحديث  بوصلة  ستتغير  الحكايات،  من 

العائلة والأصدقاء نحو المترو، سنسمع حكايات لطيفة، 

وسنسمع أيضًا حكايات غير منطقية، وستستخدم هذه 

الوقت.. ستخبو  مع  منه.  للتنفير  أو  للترويج  الحكايات 

الرياض،  روتين  من  المترو  سيصبح  الحكايات،  هذه 

روتينها الطبيعي الذي لا يحمل كل هذه الاندهاشات، 

جزءًا  سيصبح  معه،  سنتآلف  البداية.  اندهاشات 

مألوفًا وغير مدرك من حياتنا. أتخيل أن ثمة إقباًال من 

طبقات مختلفة في المجتمع لتجربة المترو، أحد أسبابها 

الرغبة في تجربة الجديد، أو دفع ثمن الفوضى المرورية 

أصبح  الذي  الازدحام  وتفادي  إنشاءه،  صاحبت  التي 

حكاية  لمصادفة  عطشًا  ربما  أو  الرياض،  لمدينة  طابعًا 

في  أكثر  ستستخدمه  المرأة  أن  أعتقد  كما  العابرين.  مع 

نحن  لديها.  المواصلات  معوقات  كل  لمقاومة  محاولة 

الذين اعتدنا دائمًا أن تكون مواعيدنا مفتوحة، أن نقول 

مثًال »الموعد بعد صلاة العشاء«، وكم هو طويل وذائب 

هذا الوقت! فهل سيعلمنا المترو أن التأخير نصف دقيقة 

المترو  الرحلة وانتظار ما بعدها؟ سيعلمنا  يعني تفويت 

أكثر  سيعلمنا  للوقت.  وإدراكنا  ساعاتنا  ضبط  نعيد  أن 

والخروج  الدخول  في  ننتظم  كيف  سيعلمنا  ذلك،  من 

لنمنح  المترو  باب  عند  نقف  كيف  سنتعلم  المترو،  من 

. مع التجربة، سيكون هناك رتم في  الآخرين فرصة الخروج أوًال

حركتنا، وسيتحول المكان إلى نغم بين حركة الإنسان وحركة 

الرياض،  إنسان  سلوك  في  تأثيًرا  الرتم  هذا  سيحمل  المترو، 

سيصبح أكثر صبًرا، أكثر قدرة لضبط وقته، وأكثر مرونة في 

التعامل مع الآخر، فسيتحول المترو من شيئيته الجمودية إلى 

مؤثر في النمط الاجتماعي بأكمله.

معروضات  تبيع  ومحلات  بقالات  المحطات  ستحتوي 

سيتحدثون  المقاهي،  في  الركاب  سينتظر  صغيرة،  ومطاعم 

من أين جاؤوا وإلى أين سيذهبون، سيسألون وسيتعارفون، 

يعودوا  لن  سيبتسمون.  وأطفالهم،  حياتهم  عن  سيحكون 

علاقات  في  المترو  سيؤثر  الخاصة.  سياراتهم  في  كما  معزولين 

من  الرياض  عن  الغريب  سيقترب  للآخر،  ورؤيته  الإنسان، 

أهلها، هكذا أظن، وسيحمل في ذاكرته صورة متنوعة وقريبة 

من تفصيلات الحياة. الأسئلة لا تتوقف عن التبرعم في رأسي، 

فهل يمكن للعلاقة بين الرجل والمرأة مع الوقت أن تكون أقل 

حالة  في  العلاقة  هذه  جعل  الرياض  في  الحياة  نسق  تحفزًا؟ 

توجس، وفي حالة تضاد دائمة. أتخيل أنه في البداية سيزداد 

توجس المرأة تجاه الرجل، ومع زيادة استخدام المترو، ستجد 

المرأة نفسها مضطرة بداية لأن تسأل عن اتجاه ما، عن مكان 

ما. وحينما ترى أن الأمر أكثر بساطة مما تظن، وأنه سيأخذ 

منحى إنسانيًّا عابرًا، سيذوب هذا التوجس، ستبدو العلاقة 

الأسمنت،  بناه  ما  المترو  سيكسر  توجسًا.  أقل  وضوحًا،  أكثر 

رتم  في  سيظهرون  السن  فكبار  العلاقات،  جمودية  سيذيب 

الحياة، سيكونون جزءًا من الصورة، سنراهم أقرب للأجيال 

أحد  على  اعتماد  دون  المدينة  داخل  سيتحركون  اليافعة، 

دائمًا  المستعدين  والشابات  الشباب  من  كثيًرا  سيجدون  ما، 

لمساعدتهم، وسيشعرون أنهم أقرب للحياة. سيعتاد الأطفال 

أو الناشئون على هذا النوع من الحركة، وحينما يرونه منظمًا 

وآمنًا، سيسهل فيما بعد تنقلهم وحدهم، هذا ما أتمناه على 

الأقل. 

اندماج  هناك  سيصبح  هل  منا؟  سيختفي  الذي  ما 

للطبقات  مجتمعي  إدراك  الأقل  على  أو  أكبر؟  اجتماعي 

المترو،  لتأثير  وقراءة  تخيل  محاولة  هذا  كل  داخله؟  المختلفة 

ربما سيخلق مفاجآت لم يكن لنا توقعها ورصدها.

كاتبة سعودية

نوير العتيبي: أنسب كتاب اجتماعي

مدينة  صوتها،  إلا  شيء  كل  فيها  يضج  مدينة  الرياض 

المتكلفة  والحياة  والمنسية  المطمورة  الحكايات  بآلاف  مزدحمة 

تمدد خطوط سكك  لحظة  وفي  كأنها،  طبيعتها  التي سرقت 

جديدة على صدر هذه المدينة ستقول: القطار سيخرج مفاهيم 

اجتماعية عديدة، وستلبسون لونًا حياتيًّا لم تعتادوه! فتلك 



57
المدينة التي تقسم كل شيء على اثنين اختارت أن تغير المعادلة 

وتلغي القسمة. وتتهيأ لخوض تجربة تضاف لسابق خطواتها 

في التغيير غير أن وسيلة النقل الجديدة ستترك أثرًا في الجانب 

الاجتماعي والإنساني.. إن الحركة الدائمة للإنسان وللبحث عن 

ضروريات الحياة جعلته يستخدم وسائل النقل التي تسهل له 

عملية الانتقال وبالطبع تشكل هذه الوسائل بجانب أهميتها 

المرورية  الاختناقات  أبرزها  حضرية،  ومشكلات  بيئيًّا  عبئًا 

القطار في مدينتنا  فكرة  لهذا جاءت  أشكاله؛  بكافة  والتلوث 

أبرز الحلول التي نتطلع لبدء تشغيلها. ولخوض تجربة مماثلة 

للدول السابقة في ذلك. فالتوسع العمراني هو الأصل، ووجود 

وسائل النقل كي تمكن أفراد المجتمع الواحد من التواصل فيما 

بينهم بعدما تعذر عليهم التواصل بالأقدام.

سيسهم القطار إلى حد كبير في إحداث التغيير الاجتماعي 

بين أفراد المجتمع عمومًا؛ إذ إن المترو سيقصده كل الفئات، 

عملية  ستكون  هنا  ومن  متاح،  هو  مما  أقل  بكلفة  وسيتاح 

الاتصال الاجتماعي متاحة بشكل أكبر، إذ إن الممرات الطويلة 

بحياة مختلفة  الانتظار ستضج  المرصوصة ومحطات  والمقاعد 

وتبادل معرفي، يلتقي فيها الفرد مختلف الفئات، ولن تكون 

التجربة مجردة ولو على سبيل التأمل لحركة الحياة. سيصبح 

المترو رافدًا ثقافيًّا ليتعرف المجتمع على كل فئاته دون الحواجز 

في  صورها  هي  كما  الإنسانية  الطبيعة  يعيد  ولعله  المتكلفة، 

تلك  أن  المؤكد  المتقدمة. ومن  البلدان  الجوار قبل  بلدان  كافة 

مباشرة  بطريقة  الاجتماعي  السلوك  على  ستنعكس  الوسيلة 

تحكم  اجتماعية  قوانين  ستستجد  أنه  كما  مباشرة،  غير  أو 

محطاتنا  في  وستنبت  التنقل(،  )فعل  الاجتماعي  الفعل  هذا 

لتشغيله،  الأولى  التجارب  البدء وعند  المخيفة قبل  الحكايات 

وبعدها  تغير،  أي  عند  كعادتنا  الدينية  العواطف  وستشحذ 

ستنسى تلك الحكايات حين يكون العقل في مقدمة كل قول 

فشبكات  الحياة.  وتمنع  التقدم  تعوق  التي  الحكايا  ليدحض 

وربما  المدينة،  فقدته  مما  شيئًا  تعيد  ربما  الجديدة  الخطوط 

تمنحها آلية جديدة تتعاطى مع الحياة بشكل يذيب جمودها. 

علم  كتاب  فيه  تقرأ  مكان  أنسب  المترو  »إن  أدونيس:  يقول 

النفس«، وأنا أقول: إنه سيكون أمتع كتاب اجتماعي ممكن 

أن تقرأه.. هو مترو الرياض.

شاعرة سعودية

أسماء الزهراني: ملايين الأحلام

أخذت  إن  لأنها  بعدها؛  تنام  ولا  الفجر  لصلاة  تستيقظ 

غفوة استرخاء مهما كانت قصيرة فستفوت حضور عملها في 

موعده بين ‏السابعة والثامنة، الموعد الذي تفوته مهما كانت 

والرياض،  جدة  في  العبرة  لأن  المنزل،  من  خروجها  دقيقة 

المدينتين اللتين ‏تكبران كل ساعة، ليست بالتبكير بل باستحالة 

اللحاق بامتداد قطار السيارات الذي يضاف له عربات كل يوم 



الملف

58

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ومزيد من التفافات ‏الطرق للتحايل على الزحام! 

أكثر  إنجاز  المدينتين  هاتين  لساكني  يمكن  لا  وحيث 

سيمضونه  الذي  الوقت  باحتساب  اليوم،  في  مهمة  من 

أفكار  من  الطرقات  تلك  أريق ‏على  فكم  الطرقات،  في 

اليوم  هذا  في   . هائًال فارقًا  ستصنع  كانت  ومشروعات 

بالتحديد كان الطريق سلسًا بشكل لم تعهده، فهي لم 

صعدت  بل  واقفة،  سيارات  مسيرة  في  للدخول  تضطر 

الذي لا يقطع مسيره  الأنفاق،  من إحدى ‏محطات قطار 

إشارات. وجدت نفسها مبكرة  تحويلات ولا حفريات ولا 

إنها  حتى  العلمية،  موقع ‏الجلسات  في  ينبغي  مما  أكثر 

المكان  تعم  السكينة  كانت  القشعريرة!  ببعض  شعرت 

فقررت أن تغير موعد خروجها في اليوم التالي! اليوم الذي 

لم تشعر فيه بحاجة لتعليق عينيها بالسائقين المتهورين، 

وتركيزها مع السائق لتنبيهه لمفاجآت الطريق كعين ثالثة! 

‏فقررت أن تقرأ شيئًا حتى الوصول لموعدها. في ذلك المقعد 

التي  الملايين  تتأمل  الأربعة  الرحلة  أيام  قضت  الهادئ 

يحملها القطار يوميًّا ذهابًا وإيابًا، وتحلم بمقعد يشبهه في 

‏الرياض وجدة، وتحسب كم من الخطط والطموحات ستنجو، 

وكم من المشروعات ستتحقق بدون أن تجهضها هذه الطرقات 

التي ‏تحمل كل يوم ملايين المواطنين مع ملايين الأحلام!!‏

عضو مجلس الشورى السعودي

أثير عبدالله النشمي: ليس حميمًا، كما توقعت!

أولِ مرة صعدتُ فيها  تبادر إلى ذهني في  أول ما  كان هذا 

أنا  على متن المترو، كُنت دائمًا ما أتخيل المترو بشكل مُختلف، 

القادمة من بلاد لا تتعاطى مع المواصلات العامة بعمومها، ما 

بالكم بمترو ينطلق بسرعة ثمانين كيلو متًرا في الساعة!

دائمًا ما كُنت أتخيل رائحة المترو أو القطارات، كُنت أتصور 

دائمًا أن لها رائحة تُشبه بشكل ما رائحة الكُتب، هكذا صورت 

لي الأفلام الأمر، أنُاس يتشابهون بشكل ما، يتقاطعون بطريقة 

في  الوقت  يقضون  المترو،  ومقاعد  القطار  كبائن  يستقلون  ما، 

قراءة أدبيات كلاسيكية، يلتقي بعضهم مُصادفة من يُشبهه، 

يكتشفون أنهم توأم روح، يقعون في الغرام، يتزوجون وتُخلد 

الحكاية!

لكنه لم يكُن مثلما تخيلت على الإطلاق، لم يكُن يُشبه قطار 

كانوا  من  يُشبهون  عليه  من  يكُن  ولم   before sunrise فلم 



59 ليلى الأحيدب: نافذة أولى للنساء
الهيئة العليا لتطوير مدينة الرياض عملت بذكاء وبإستراتيجيات واضحة في هذا المشروع، ‏فقد أشركت المجتمع في 

أن يشاركوا في  بعنوان »وش نسميها«  أطلقتها  المواطنين ‏عبر مسابقة  الرياض مذ كان حبًرا على ورق، طلبت من  مترو 

تسمية آلات الحفر السبع ‏التي ستحفر الأنفاق وستؤسس لمترو الرياض، وضعت مواصفات معينة لهذه الأسماء، ‏وهذه 

المسابقة اشترك فيها المواطنون من جميع أرجاء المملكة، وتم اختيار أسماء ‏آلات الحفر وفقًا لاقتراحات المواطنين؛ ففي 

نهاية الأمر المواطنون هم من سمى الآلات ‏بأسماء تعبر عنهم، وترتبط بذاكرتهم الجمعية؛ مثل: ذربة وسنعة وظفرة 

الهيئة  تكتفِ  وذاكرته، ‏ولم  المواطن  بوجدان  وتربطها  الآلات  الهيئة  تؤنسن  أن  جميل  وثاقبة،  وجزلة ‏وصاملة  ومنيفة 

بذلك؛ بل عمدت إلى إشراك المواطنين في كل مرحلة تنجزها من هذا ‏المشروع، فتوجه الدعوات لأصحاب الحي القريب 

ليحضروا شق نفق أو الانتهاء منه ‏بإحدى هذه الآلات التي أسموها بأنفسهم.

ا من حياة الناس، فهو مشروع  إشراك الناس في التسمية وفي مراحل إنجاز مترو الرياض جعل مترو الرياض جزءًا ‏مهمًّ

بنائه خطوة خطوة،، فقد  تم ‏إنجازها بطريقة جعلتهم يعرفون خطوات  البدء، وحضروا كل مرحلة  شاركوا فيه منذ 

تحول لمشروعهم ‏هم لا الهيئة، إضافة إلى الرسائل الدعائية الموجودة في الشوارع وفي وسائل التواصل ‏الاجتماعي، وهي 

رسائل ليست تقليدية، بل موجهة بذكاء بطريقة جديدة ومبتكرة.‏

هذا الاشتغال الذكي من هيئة تطوير الرياض على جعل مترو الرياض جزءًا من حياة ‏سكان الرياض سيسهم لا شك 

في نجاح تشغيل المترو وإقبال الناس عليه. ‏

ناجحًا،  أن مترو ‏الرياض سيكون مشروعًا  وأعتقد جازمة  كافة.  النواحي  2030م من  لرؤية  ا  الرياض ملائم جدًّ مترو 

وسيحظى بإقبال كبير من سكان العاصمة، وسيلمس ‏الناس فائدته الاقتصادية، وبخاصة في ظل ارتفاع أسعار الوقود، 

فقد ملّ الناس من ازدحام ‏الطرق وحوادث السيارات والتحويلات، وسيكون مترو الرياض نافذة أولى تغني النساء ‏عن 

استخدام السائقين الذين استنفدوا ميزانيتهم. أنا مستبشرة بهذا المشروع، وأشكر هيئة تطوير مدينة الرياض على مهنيتها 

ل دائمًا وجه الرياض. ‏ في العمل، فهي ‏هيئة تعمل بحب وإخلاص وتجمِّ

روائية سعودية

ممتلئ  يكون،  أن  عليه  المفترض  من  كان  مما  أسرع  كان  عليه! 

فيما  يتشابهون  لا  أناس  والهيئات،  الملامح  مُختلفي  بأناس 

يرتدون ولا في الطريقة التي كانوا يجلسون أو يقفون فيها، لم 

تجمعهم لغة، وأكاد أجزم بأن أعينهم لم تلتقِ أبدًا طوال تلك 

الرحلة، الشيء الوحيد الذي اتفق ركاب المترو عليه هو انشغال 

الأغلبية،  أيدي  في  كانت  التي  الإلكترونية  بالأجهزة  معظمهم 

باختلاف أنواع تلك الأجهزة. كُنت وحدي من يُحملِق في ملامح 

الجميع، كُنت أتأمل ذلك الاعتياد على الوجود في مكان كهذا، 

الرياض، لم  كاعتيادي على أن أستكين خلف مقعد سائقي في 

يكُن هُناك مُتوتر سواي، أنا التي كدت أتراجع عن اللحاق بالمترو 

خوفًا من أن يُغلق بابه علّي فيطحن جسدي قبل رأسي!

حينما  بالخجل  وشعرتُ  خوفي،  من  بالخجل  شعرتُ 

كثيًرا  بالخجل  وشعرتُ  علي،  أغلق  قد  فعًال  الباب  أن  تخيلت 

حينما تأملت تأخري في المرور بمثل هذه التجربة. كُنت سعيدة 

تأملتُ  المترو لأول مرة،  الذي استقل أطفالي فيه  اليوم  ا في  جدًّ

طويًال تلك الدهشة، وجدتُ أنها كانت تشبه دهشتي بشكل لا 

يُصدق عند استقلالي المترو لأول مرة، كُنا على القدر نفسه من 

الدهشة، على رغم فارق العمر الكبير عند استقلال كل منا المترو 

لأول مرة! كُنت ممتنة لتلك السرعة التي خطفت أنفاس أطفالي 

ونفسي أيضًا، لا لمجُرد أنها أدهشتنا وأضافت لنا تجربة مُختلفة 

لم يكُن ليتسنى لنا المرور بها في الوطن حينذاك، ولا لأنها وفرت 

الأجرة  سيارات  مقابل  سأنفقه  كُنت  الذي  المال  من  كثيًرا  علي 

أو السيارات الخاصة التي كُنت سأستقلها في حالة عدمِ وجود 

المترو، بل لأنها جعلت تنقلاتنا أكثر سهولة وأوفر وقتًا مما كانت 

عليه، سيعي تمامًا معنى هذا الأمر وقيمته من هو مسؤول عن 

قد  أطفالي  بأن  أنا  ممتنة  والحركة.  الملل  عُمر  في  صغار  أطفال 

عاشوا هذه التجربة مُبكرًا، ممتنة أكثر لأنهم سيمرون بها كثيًرا 

بإذن الله في وطنهم، حتى يفقدوا دهشتهم حيال الأمر، وحتى 

يعتادوه مثلما كان يبدو على من كانوا يستقلون ذلك المترو في 

رحلاتنا الأولى عليه.

حينما نزل أطفالي من المترو لأول مرة قال لي ولدي الأكبر 

بخجل: »ماما، خفت يسكر علي الباب ويكسر رأسي«. ابتسمت، 

تذكرت نفسي في أول رحلة على مترو الدهشة!

روائية سعودية



الملف

60

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

هل يمكن أن يتحول مترو الرياض إلى فضاء روائي وجزء من المتخيل السردي لدى عدد 

من الروائيين والكتاب السعوديين؟ هل سيعثر الكاتب السعودي في عربات القطار ومحطاته 

الرواية والقصة  إلى استلهامها؟ هل ستجد  على مادة طازجة، عن شخصيات مميزة، تدفعه 

ضالتهما في العلاقات التي تحدث في المترو، ليكشفا جانبًا جديدًا من المجتمع؟ وما التحديات 

التي يمكن أن يواجهها الكُتاب في هذا الصدد؟ 

تساؤلات طرحتها »الفيصل« على عدد من كتاب الرواية والقصة السعوديين.

مترو الرياض..
في المتخيل الروائي 

السعودي
الرياض

قطار الرياض في رسومات الأطفال



61

يوسف المحيميد: قصص الحب والعلاقات بين الجنسين

أمناء  مجد  يرتبط  أعرف،  كما 

العواصم والمدن في العالم وشهرتهم، 

بإنشاء خطوط المترو في هذه المدن، لما 

تاريخ  في  كبرى  أهمية  من  المترو  يحمله 

والاقتصادية  الاجتماعية  وتغيراتها  المدن 

والسياسية، ولا يقتصر الأمر عند ذلك 

أيضًا على فنونها وآدابها، فمحطات  إنما ينعكس  فحسب، 

بأشكالها،  والفنون  والغناء  للموسيقا  صالح  مكان  المترو 

ا  جدًّ صالحة  أماكن  المترو  وعربات  الغرافيتي،  كالفن 

أيضًا،  والقتل  والسرقة  الحب  وقصص  الناس،  لحكايات 

هذه الخطوط والعربات والمحطات أمكنة واردة في السرديات 

فيها  يرد  نقرؤها  التي  المترجمة  الروايات  العالمية، فكثير من 

اسم المترو، أو اسم محطة من محطاته؛ لأنه ببساطة جزء 

يومي من نسيج هذه المجتمعات، فلا يمكن لأي شخصية من 

الشخصيات أن تتحرك دون أن تستخدم المترو أو الحافلة، 

فهي وسائل النقل التي تضم الجميع، ويلتقي بها الجميع، 

في  ومحطاته  بعرباته  المترو  يحضر  أن  الطبيعي  من  لذلك 

الرياض كمدينة لأحداثها،  توظف  التي  السعودية  الروايات 

العنصر،  هذا  استخدام  في  المبالغة  هو  أخشاه  ما  لكن 

كامًال  مكانًا  المترو  ستجعل  قادمة  رواية  كذا  أتوقع  وربما 

قصص  تتصيد  التي  الشبابية  الروايات  وبخاصة  لأحداثها، 

لأن  ذلك؛  في  عيب  ولا  الجنسين،  بين  والعلاقات  الحب 

المهم في نظري أن تكون أعماًال مكتملة فنيًّا، وعميقة في كل 

هذا  استخدام  بأن  أحد  ينخدع  وألا  وطبقاتها،  مستوياتها 

ة في النص الروائي، أو  العنصر الجديد في المكان يضمن الجدَّ

وسم الرواية بعنوان »مترو الرياض« يكفي لتحقيق الشهرة 

المجانية والمبيعات العابرة.

في  التوغل  عمقًا؛  أكثر  آخر،  شيء  الروائية  الكتابة 

أبسط  التقاط  وانفعالاته،  مشاعره  رصد  الإنسان،  أعماق 

المركبة  أو  الباص،  أو  المترو،  في  سواء  اليومية،  تفاصيله 

الخاصة، أو حتى في الشارع والحديقة والجامعة وملعب 

لتجمع  أماكن  هي  وغيرها  الأماكن  هذه  كل  القدم،  كرة 

الأحداث  لوقوع  أماكن  أنها  بمعنى  وتقابلهم،  الناس 

أن  علينا  ولكن  الأفكار،  لاصطياد  وفرصة  والحكايات، 

نتمثل مقولة الجاحظ: »الأفكار ملقاة على قارعة الطريق« 

ونصهرها  نلتقطها  كيف  لكن  للجميع،  متاحة  أنها  أي 

ونعبِّر عنها، هذا هو المحك وما يميز الروائي الحقيقي ممن 

هو دون ذلك.

روائي سعودي

عبدالرزاق اليوسف: قيم فنية

الإبداعية،  الدلالة  في  فنية  قيم  الترام  في  للكتابة 

الفضول  وإثارة  والدقة  والاختصار  بالواقع،  علاقتها  مثل 

محكوم  الهندسي  والتشكيل  الفني  الإطار  بينما  والاهتمام. 

الشخوص  وبناء  نسيج  من  التشكيل  هذا  رسم  بعوامل 

والسرد والحدث. كما أن الإمكانية التأويلية محدودة بسبب 

عوامل التشكيل: الشخوص هم ركاب المترو وتغيرهم، حركة 

الترام ووقوفه في محطات معينة، عنصر المفاجأة في الحدث: 

المكانية  القيمة  دخول ركاب جدد واختفاء آخرين. إذا كانت 

محصورة في العربات، فإنها زمنيًّا مقيدة في توقيت الوقوف 

والحركة وما تحمل من شحنات التوقع عند القارئ... ولكن 

ربما  الإبداعية للقصة  الكتابة  التمهيد عن فنيات  .. هذا  مهًال

يحدث في القاهرة أو أنقرة بسبب البعد النفسي والاجتماعي 

حرًّا،  الكاتب  يكون  أن  وهو  الكبير.  مجتمعه  بين  للكاتب 

أما  النص.  كتابة  يخدم  بما  والوجدان  الانفعال  مستقرّ 

الإطار  إن  فالأمر مختلف.  السعودية  الكتابة في  تكون  عندما 

الاجتماعي الذي يعوم فيه الكاتب ومن ضمن أركانه الحرية 

وانسياب الوعي بدون عقبات شرط أساسي في الإبداع.

ناقد سعودي

هناء حجازي: القطار الأشهر

الأدب  في  لي  بالنسبة  الأشهر  القطار 

هو الذي انتحرت تحت عجلاته أنّا كارنينا. 

القطار  كان  تلك،  تولستوي  رائعة  في 

قطار  أمام  وقفت  كلما  بقوة.  حاضرًا 

جزء  القطارات  حيث  الخارج  في 

مهم وأساسي في مواصلات الكثير من البلدان، أشعر لوهلة 

أمام ذلك  أقف  تنتابني حين  أو وجفة  رهبة  بخوف غامض، 

القطار  عجلات  قليل  بعد  ستملؤه  الذي  السحيق  الجرف 

يوجد  هل  كارنينا؟  أنّا  السبب  هل  أتساءل:  والآن  القادم. 

بداخلي أنّا كارنينا مختبئة في زاوية ما من عقلي؟ 

رواياتنا  الروايات،  صفحات  ستمتلئ  كيف  أتخيل  لذلك 

الحياة  من  جزءًا  سيصبح  الذي  هذا  القادم،  المترو  ذكر  من 

اليومية لأهالي الرياض، كم كاتب سيكتب عن المتعبين الذين 

على  سيلتقون  الذين  الشبان  أو  يوم،  كل  لركوبه  يضطرون 

والفتيات  مزدحمة،  أو  بعيدة  منطقة  إلى  للذهاب  ضفافه 

ل  سيُسهِّ كم  المشاكس،  السائق  عن  سيستغنين  اللاتي 

سيل  معقدة.  حكايات  سيحمل  وكم  مستحيلة،  لقاءات 

عارم من البشر يستقلونه كل يوم. ولكل واحد منهم حكاية. 

قاصة وروائية سعودية



الملف

62

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ناصر الجاسم: مكان شاعري

المترو أو القطار فضاء مغلق، 

وهو في حقيقته مكان شاعري 

في الغالب، حيث تتوالد 

فيه أحلام اليقظة وتنمو 

مشاعر الحب والألفة، 

الإنـــــــســـــــــــــــان  أن  وبـــــــمــــــــــا 

سيستقر أو سيمكث 

في هذا المكان زمنًا معينًا مع إنسان آخر، سواء ذكر أو 

من  خيمة  تبنى  أو  المشاعر  من  شبكة  فستتكون  أنثى 

الثلاثة  المهمة  والروي  القص  عناصر  لأن  العواطف؛ 

بوجودها  وستُهيِّئ  متوافرة،  والزمان  والمكان  البطل 

أن  وبما  الروائي،  أو  القصصي  للسرد  صالحًا  مناخًا 

المترو مكان لالتقاء أطياف متنوعة من البشر فستتخلق 

الصراع،  عنصر  وسيرافقها  فيه،  كثيرة  أحداث 

وسيأخذ  ونهايات،  حلول  عن  ستبحث  وبالتأكيد 

السرد في المترو طابعًا واقعيًّا أو رومانسيًّا، وهذان الطابعان 

لا شك أنهما من معطيات المكان نفسه.

قاص سعودي

عبير العلي: لقد فعلها الكتاب المحليون

لقد فعلها الكتاب المحليون بالفعل؛ أعني الكتابة عن أمور 

لم يختبروها أو يجربوها مسبقًا في حياتهم، أو لم يعيشوها في 

المحلية، وربما لم يعيشوها خارجها قط، كالكتابة عن  بيئتهم 

الثلج أو الأنهار التي تخلو منها بلادنا، أو الكتابة حول أمور قديمة 

لم يعاصروها، أو حديثة متخيلة تصل لحدّ الفانتازيا والخيال 

الكاتب الحقيقي في أن يتقمص أي  العلمي. وهنا تكمن مقدرة 

التي  الخاصة  عوالمه  يبتكر  وأن  فضاء،  أي  في  يعيش  أو  دور، 

الرواية،  المثال مكونًا في أحداث  قد تجعل من المترو على سبيل 

الأحمر،  للبحر  الخليج  من  العربية  الجزيرة  يخترق  وتجعله 

تقبل  يتحدث عنه كأن وجوده حقيقة قطعية لا  ويقنعنا وهو 

للكثبان  اختراقه  بسرعة  القراءة  أثناء  نشعر  نكاد  حتى  الشك 

جبير المليحان: مترو منيرة
ا، وربما أكثر؛ فمجتمعنا لم يعد معزوًال عن العالم بعد أن تهاوت الحواجز. نحن نتأثر، ونؤثر.   نعم، ممكن جدًّ

وإذا كانت البنية التحتية متماشية مع متطلبات العصر، فسيكون تأثيرها كبيًرا على المجتمع، وسينعكس على إبداعه. 

لنتخيل )منيرة( في هذا المشهد، بعد سنوات قليلة، في مدينة ضاجّة بالحركة، والتغير كالرياض:

مترو منيرة

٭٭٭
- هيا يا أبي. لقد تأخرنا عن موعد )المترو(!

شرب الكهل بقية )بيالة( الشاي بسرعة، ووضع )شماغه( وعقاله فوق رأسه، ولبس نعليه، وحرك السيارة، 

وابنته منيرة تكاد تصفق بابها. أسرع في الطريق الضيق حتى وصل الشارع العام. كان مدخل )المترو( هناك. لم يجد 

موقفًا لسيارته. نزلت منيرة، وركضت وهي تلملم أطراف عباءتها. الأب كان ينظر إليها، وسيارته تمشي ببطء. كاد 

أن يصدم السيارة التي تقف أمامه. قال لنفسه:

- لم أعد أحتاج هذه السيارة الكبيرة!

منبهات سيارات أخرى تزعق خلفه، وفي كل اتجاه. مشى بسيارته وهو يحس بتوتر. بعد اختفاء ابنته في مدخل 

المترو. نظر في ساعته، وقال:

- باقٍ سبع ساعات ونصف لتعود منيرة.. الله يعين على الزحمة!

٭٭٭
- لا بد أن نبيع بيتنا هذا، ونشتري بيتًا قريبًا من محطات )المترو( يا أبي.

هكذا ضج الأولاد، وهم يناقشون والدهم. الأب يهز رأسه، ويمسد لحيته، ويقول لهم:

- هيا فقد أذن للصلاة.



63

في  معه  ونقف  والحقائب،  والممرات  المقاعد  ونرى  والهضاب، 

روائح  ونشم  متعددة  وجوهًا  فيها  نشاهد  مختلفة  محطات 

في  المترو  يكون  أن  احتمال  عن  أما  وحولنا.  معنا  كثيرة  بشرات 

السعودية فضاء للرواية السعودية -مترو الرياض تحديدًا لأنه 

يلتفت إليهم ويقول:

- سأفكر بالموضوع.

الولد الصغير يقول:

- بع البيت يا )بابا(، واستأجر لنا شقة.. اشتِر لي سيارة )جيب( مثل صديقي.

نذهب بها إلى البر!

٭٭٭
المترو  محطة  عند  السيارة،  إلى  وتركض  البرج،  درج  من  مسرعة  وتنزل  شقتها،  باب  تغلق  عباءتها،  تلبس  منيرة 

القريبة، تقف السيارة فوق الدائرة المعدنية أمام طوابق عمارة مواقف السيارات، وتضع البطاقة الممغنطة، ترتفع السيارة 

إلى الدور العشرين؛ حسب العقد الموقع بين مالكتها وبين شركة المواقف.

٭٭٭
منيرة تركض من موقف السيارة في عمارة المواقف الممغنطة. تخرج إلى الشارع العام حيث مدخل المترو.. أثناء مشيها 

السريع تعدل لبس عباءتها، ثمة رجال ينظرون شزرًا إليها. امرأتان تُحَوقِلان. شاب يبتسم. رجل أمن ينظر بحياد. تختفي 

منيرة في مدخل )المترو(، وطرف عباءتها يرفرف كجناح حمامة مسالمة. 

٭٭٭
خطوط شباب وشابات، تتراكض إلى مدخل المترو، وخطوط أخرى تخرج وتتوزع في الاتجاهات. الكل راكض، وحقيبته 

التي صممت  الحاويات  ببقايا الأكل والورق في  البعض يقضمون وجباتهم وهم يمشون، ويلقون  الصغيرة فوق ظهره، 

كأكف مبتسمة. المكان نظيف، ورجال الأمن واقفون لحراسة القانون.

٭٭٭
طائرات فردية صغيرة، تتقاطع بانتظام في الأجواء. تنقل أصحابها إلى المهابط في أعلى أبراج البنوك والشركات، التي 

تلمع واجهاتها في الشوارع. 

قاص وروائي سعودي

الأقرب في الإنجاز والاستخدام- فبالتأكيد سيكون هذا، وبخاصة 

إذا ما  المكونات المحيطة به  ينتزع تفاصيل روايته من  الكاتب  أن 

أراد أن تكون محلية وأن يشعر بها القارئ البسيط.

روائية سعودية

قطار الرياض في رسومات الأطفال



الملف

64

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

فاطمة آل تيسان: عربات القطار ومحطاته

وتأثيره  تفاصيله  بكل  المكان  يحضر  الرواية  في 

أيضًا على الشخصيات، وكم من عمل كان المكان هو 

والصراعات  للأحداث  الحافز  لكونه  الحقيقي  البطل 

الرواية  في  تنوعت  الأماكن  الروائي،  العمل  داخل 

المكان  يحضر  قد  بل  قرية  أو  مدينة  في  تنحصر  ولم 

كلحظة عبور غير أنها ترسم خطط حياة تعج بالناس 

القطار  عربات  حال  هي  كما  والحكايا  والقصص 

بدأت  التي  الروايات  أعظم  من  ولعل  ومحطاته، 

ليو  الروسي  للروائي  كارنينا  أنّا  رواية  هناك  وانتهت 

إلى  وترجمت  عالمية  شهرة  اكتسبت  التي  تولستوي 

عدة لغات، وفي الرواية الأماكن هي ما تفرض نفسها 

في  توظيفها  على  الكاتب  وقدرة  الحدث  قوة  حسب 

المترو  يكون  فقد  العناصر  هذه  توافرت  وإن  العمل، 

وسيلة  يصبح  عندما  ما،  يومًا  روائي  لعمل  بطًال 

التنقل المفضلة للكاتب حيث يشاهد الواقع وسحنات 

تحفر  الواقع  قساوة  التحسينات.  من  خالية  البشر 

لا  روائية  أعمال  ستولد  وهنا  يرحم،  لا  قوي  بإزميل 

على  المستقبلية  إفرازاته  تصور  بل  فقط  الواقع  ترسم 

أناس تقلبت بهم الظروف من صحراء قاحلة وجمل 

المترو  فيها كل شيء حتى ضجيج  يتضخم  مدينة  إلى 

الذي شطرها بكل قسوة إلى نصفين.

قاصة سعودية

مقبول العلوي: الرواية والمكونات المحيطة

مسرحًا  والسفينة  والقطار  المترو  كان 

»فتاة  رواية  مثل  مبهرة  روائية  لأعمال 

في  وليس  حلب«،  و»مترو  القطار« 

أعمال  مثًال  فهناك  فقط،  الرواية 

رائعة ومؤثرة كان مجال  سينمائية 

والمترو  القطار  هو  أحداثها 

أخرى،  مواصلات  ووسائل 

إلى  بي  يعود  هذا  وسؤالك 

حقبة الثمانينيات الميلادية عندما كنت شغوفًا بقراءة روايات 

قرأتها،  أعمالها،  من  رواية  هناك  أن  وأذكر  كريستي،  أغاثا 

في  »جريمة  اسمها  الرواية  هذه  الحين،  ذلك  منذ  أنسَها  ولم 

الرواية من أجمل  تعد هذه  وبالمناسبة  السريع«  الشرق  قطار 

الروائية  والصياغة  الحبكة  حيث  من  كريستي  أغاثا  روايات 

مثل  صياغة  إن  أقول:  أن  أودّ  السؤال  إلى  وبالعودة  المذهلة، 

هذه الأعمال الروائية التي تحدث في المترو أو القطار تحتاج إلى 

دُرْبة عالية في صياغة الأحداث؛ لأن أي عمل إبداعي يعتمد في 

والمكان،  الزمان  تشكيله وصياغته على عنصرين مهمين هما: 

وهما فضاءان مهمان في صياغة الرواية، ونحن بصدد الحديث 

يعني  مما  الضيقة،  المساحة  هذه  داخل  يتم  روائي  عمل  عن 

يكون  أن  بد  لا  حدث  وكل  موضعها،  في  كلمة  كل  تكون  أن 

مقنعًا؛ لأن المساحة محصورة داخل هذا الحيز الضيق.

روائي سعودي

قطار الرياض في رسومات الأطفال



65

قصائد
أحدنا

يتأمل البحر،

الذي لم ينقذه أحد من الغرق.

امرأة

كانت تضم كلمات يابسة إلى صدرها

وتنام.

اكتئاب

 ماذا لو أنني أستطيع تدخين أيامي؟

حتمًا سأدخنها في جلسة واحدة.

عولمة

 تقفز دوريان لوكس

الشاعرة الأميركية،

كل هذه المسافات

والبحور المتلاطمة

والقارات الملتهبة؛

لتستقر بين يدي.

 

 الساعةُ العاشرة

 مكتبٌ مثلثٌ
يضمُّ نافذةً تطلُّ

على العالم مباشرةً

دفترٌ من العام الماضي

يغطُّ كقطةٍ فارسية

شاعر سعوديسعد الخشرمي

قلمٌ ممتلئ بالحبرِ

ا لكنه كسول جدًّ

وفكرةٌ تشبه كثيرًا

ذلك الجدار الذي أمامي

وأنا أقفُ كفزاعةٍ أمام كل هذا..

 

العشق

خلع رأسه وتركه جانبًا.

ما وراء

لم يمت أحد منذ زمن

قال الشيخ:

كنّا نلف موتانا بشيء أبيض،

ربما غيمة.

 وحدة

بنظرة أخيرة للعالم،

حبس أنفاسه

وقفز في الوحدة.

توأم

قالت الأم:

كان بطني منتفخًا،

ولا يزال،

ربما لأنكَ

نسيت صرختك في داخلي. 

نصوص

65



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ما بين الإسلام والمسيحية

دراسات

66

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مدخل إلى علم الأصوليات المقارنة:

الظاهرة الداعشيةالظاهرة الداعشية



67

يعيب المثقفون الغربيون على تيار الإسلام السياسي المتطرف أنه يحجر على العقول، ويقيد 

كما  جسديًّا  عليهم  يعتدي  قد  بل  أحيانًا.  ويهددهم  والفنانين،  المثقفين  ويلاحق  التعبير،  حرية 

حصل لفرج فودة ونجيب محفوظ وآخرين عديدين... ويعيبون على الإخوان المسلمين تلك النزعة 

التوتاليتارية في تفسيرهم الانغلاقي المتزمت للإسلام الحنيف متجاهلين سماحته ورحمته وشفقته 

على كل مخلوقات الله. وهذا صحيح. ولكنهم ينسون أو يتناسون أحيانًا ما فعله الإخوان المسيحيون 

مهاجمة  عن  فليكفوا  وبالتالي  الذكر.  السيئة  التفتيش  محاكم  إبان  وفلاسفتهم  علمائهم  كبار  مع 

. ليتذكروا محاكم التفتيش الرهيبة التي  الإسلام بمناسبة ودون مناسبة، وليكنسوا أمام بيتهم أوًال

طالما قمعت العلماء والمفكرين من كوبرنيكوس، إلى جيوردانو برونو، وغاليليو، وديكارت، ومعظم 

فلاسفة التنوير في القرنين السابع عشر والثامن عشر، بل حتى التاسع عشر ومنتصف العشرين فيما 

يخص إسبانيا والبرتغال. للحق والإنصاف فإن معظم مثقفي أوربا يعترفون بذلك ما عدا تيار اليمين 

المتطرف أو التيار الأصولي الكاثوليكي. وهما متداخلان ومتمايزان في الوقت ذاته.

كاتب سوريهاشم صالح

في  الآن  ماتت  التي  التفتيش  محاكم  بأن  العلم  يجب   

أوربا بفضل استنارة العقول تحولت إلى شيء آخر أو مؤسسة 

أخرى. وهي الآن موجودة في الفاتيكان وتدعى باسم: »المجمع 

المسيحي«.  والإيمان  العقيدة  صحة  على  للحفاظ  المقدس 

صحيح أنها لم تعد تحرق المفكرين وكتبهم كما كانت تفعل 

انتهاك  أي  أو  العقيدة  على  خروج  أي  تراقب  ولكنها  سابقًا. 

لها وتعاقبه عن طريق فصل الأستاذ من عمله أو منعه عن 

تدريس مادة اللاهوت المسيحي كما فعلت مع عالم اللاهوت 

الشهير هانز كونغ مثلا.

بأن  العلم  يجب  كثيًرا.  أو  قليًال  الوراء  إلى  لنعد  لكن 

محاربة الزندقة كانت سارية المفعول حتى قبل ظهور محاكم 

عشر.  الثالث  القرن  بدايات  في  رسمية  كمؤسسة  التفتيش 

ذاك  أو  المبدأ  هذا  على  يخرجون  أناس  دائمًا  هناك  كان  فقد 

أو  بشكل  تعاقبهم  الكنيسة  وكانت  المسيحية.  العقيدة  من 

بآخر. ويمكن القول بأن المجمع الكنسي الذي اجتمع في مدينة 

لاتران عام )1139م( كان أول من بلور التشريعات البابوية ضد 

الزندقة والزنادقة.

الخروج على الإجماع المسيحي

وقد طبقت هذه التشريعات على إحدى الفئات المسيحية 

»الألبيجيين«  فئة  وهي  مرة  لأول  الصليبية  الحروب  أثناء 

التي اعتبرت بمنزلة الخارجة على الإجماع المسيحي، وبالتالي 

المسيحي  الإمبراطور  وكان  زنديقة.  أو  مهرطقة  اعتبرت  فقد 

وهي  1224م.  عام  للزنادقة  كعقاب  بالحرق  فكر  من  أول  هو 

عقوبة فظيعة ومرعبة لأنهم كانوا يشعلون النار في الحطب، 

ثم يلقون بالإنسان الزنديق فيها وهو يزعق ويصيح مذعورًا. 

ولكم أن تتخيلوا المشهد إذا كنتم تستطيعون! ثم صدق البابا 

غريغوار التاسع على هذا القرار الخاص بالمعاقبة على الزندقة 

عام 1231م. وأصبح حرق الزنادقة أمرًا شرعيًّا معترفًا به، بل 

بمكانة  يتمتع  كان  البابا  لأن  الإلهية؛  القداسة  عليه  خلعت 

المعصومية المطلقة في نظر جمهور المسيحيين آنذاك. كان يمثل 

ظل الله على الأرض. وبالتالي فكل ما يأمر به أو يفعله مقدس 

هو  التفتيش  محاكم  إقامة  من  الهدف  كان  وقد  له.  رادّ  ولا 

البابوي  الكاثوليكي  مذهبه  في  المسيحي  الإيمان  عن  الدفاع 

الفئات  بعض  لمحاربة  البداية  في  أسسوها  وقد  الروماني. 

المسيحية »المارقة« في فرنسا. ثم وسعوها لكي تشمل طوائف 

المسيحية  بالشعائر  حرفيًّا  أو  كليًّا  تلتزم  لا  عديدة  أخرى 

الكاثوليكية. وأخيًرا وسعوها لكي تشمل بقايا الوثنية التي لم 

»الكفر«  أعمال  كل  تشمل  لكي  وكذلك  أوربا،  في  بعد  تمت 

أو  النيل منها  أو  المسيحية  المقدسات  ازدراء  أي  التجديف:  أو 

الاستهزاء بها. وبالتالي فالمسيحيون كانوا تكفيريين أيضًا قبل 

أن تتقدم أوربا وتستنير وتتحضر.

هكذا كان هدف محاكم التفتيش في البداية. ولكن كيف 

كانت تشتغل هذه المحاكم يا ترى؟ كيف كانت تمارس عملها؟ 

أن  يمكن  السؤال  هذا  عن  المحاكمة؟  في  منهجيتها  هي  وما 

نجيب بما يلي: بمجرد أن يشتبهوا في شخص ما أي في إيمانه 



68

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

دراسات

المال  من  مبلغ  بدفع  يطالبونه  كانوا  وأحيانًا  الأشهاد.  رؤوس 

الملاحق  الشخص  كان  إذا  أما  ذنبه.  عن  التكفير  بغية  للفقراء 

وفي  الحياة،  مدى  يسجنونه  كانوا  فإنهم  حقيقيًّا«  »زنديقًا 

الحالات القصوى كانوا يلقونه في المحرقة طعمة للنيران. وقد 

بلغ التعذيب ذروته في القرن الثالث عشر. 

ففي ذلك الوقت ازدهرت محاكم التفتيش 

وانتشرت في شتى أنحاء المسيحية الأوربية 

من إيطاليا، إلى فرنسا، وألمانيا، وإسبانيا 

هذه  أدت  فرنسا  ففي  إلخ.  والبرتغال،... 

المحاكم اللاهوتية إلى حرق مناطق بأكملها 

تولوز.  مدينة  من  بالقرب  البلاد،  جنوب 

وهي مناطق كانت مسكونة من قبل طائفة 

وتدعى:  القانون  على  خارجة  مسيحية 

يخلطون  أتباعها  وكان  الكاتاريين.  طائفة 

العقائد المسيحية بعقائد أخرى لا علاقة لها بالمسيحية. ولهذا 

لاستئصالهم  صليبية  حربًا  عليهم  وأعلنوا  كفّروهم،  السبب 

الشرق  نحو  الصليبية  الحملات  الذي وجهوا  نفسه  الوقت  في 

الإسلامي.

استهداف العدو الأقرب قبل الأبعد

ابتدأت  الصليبية  فالحروب  وبالتالي 

أوًال في الداخل قبل أن تنتقل إلى الخارج. 

أن  قبل  الأقرب  العدو  استهدفت  لقد 

يجهله  شيء  وهذا  الأبعد.  تستهدف 

الرسمية  الكنيسة  كانت  فقد  كثيرون. 

تعدّ زنادقة الداخل بمنزلة طابور خامس 

من  أكثر  المسيحية  على  خطرًا  يشكل 

في  كثيرة  مجازر  حصلت  ولذلك  الإسلام، 

يستطيعوا  ولم  الفرنسية.  المنطقة  تلك 

مقاومة  بعد  إلا  »الزنادقة«  على  التغلب 

عنيفة وجهد جهيد. ولا تزال آثار هذه المجازر حاضرة في الذاكرة 

الحروب  بالطبع  إليها  نضيف  الآن.  حتى  الجماعية  الفرنسية 

المذهبية الكاثوليكية – البروتستانتية التي اجتاحت آنذاك أوربا 

المذهبية  بالصراعات  تذكرنا  وهي  فقط.  فرنسا  وليس  كلها 

المندلعة حاليًّا في العالم الإسلامي للأسف الشديد. وقد ذهب 

إلخ،  وإنجلترا،...  وألمانيا  فرنسا  في  الملايين  عشرات  ضحيتها 

وهي تشكل صفحة سوداء في تاريخ فرنسا. ولذلك فإن الساسة 

الفرنسيين يقولون لك عندما تنشب مشكلة داخلية عويصة: لا 

نريد تحويلها إلى حروب دينية! والمقصود بذلك أنهم لا يريدون 

التي  الأهلية  والحروب  الطائفية  الانقسامات  إلى  العودة 

مزقتهم طويًال في الماضي. وبالتالي فأكثر شيء يرعبهم هو شبح 

يعيب المثقفون الغربيون على تيار 
الإسلام السياسي المتطرف أنه 

يحجر على العقول ويلاحق المثقفين 
والفنانين ويهددهم أحيانًا. بل قد 

ا، لكنهم ينسون  يعتدي عليهم جسديًّ
أو يتناسون أحيانًا ما فعله الإخوان 

المسيحيون مع كبار علمائهم 
وفلاسفتهم

فرج فودة

توماس توركمادا

فإذا  للتحقيق  ويخضعونه  عليه  يقبضون  كانوا  وعقيدته، 

اعترف بذنبه تركوه، وإذا لم يعترف عذبوه حتى يعترف. وإذا 

أصرّ على موقفه ألقوه طعمة للنيران. وأحيانًا كانوا يصدقونه 

ويعدونه بريئًا من التهمة الموجهة إليه فيخلون سبيله. وكانت 

رجلي  من  عادة  لة  مشكَّ التفتيش  محاكم 

دين أو راهبين اثنين ولكن كان يساعدهما 

أو يحيط بهما أشخاص عديدون لا ينتمون 

إلى سلك الكهنوت ككاتب العدل أو كاتب 

السجن.  حارس  أو  وكالسجان  المحكمة، 

أمام  المثول  يرفض  كان  الذي  والشخص 

ويخرجونه  فورًا  يكفرونه  كانوا  المحكمة 

دمه  يباح  وبالتالي  المسيحية.  الأمة  من 

ومن  مشروعًا  أمرًا  قتله  ويصبح  عندئذ 

 . أصًال يسائله  ولا  أحد  يعاقبه  لا  يقتله 

عن  للمحكمة  يكشفوا  أن  فيهم  المشتبه  من  يطلبون  وكانوا 

كاتب  وكان  والزنادقة.  الزندقة  أسرار  عن  يعرفونه  ما  كل 

القضاة  وكان  رسمي.  كمحضر  يقولونه  ما  يسجل  العدل 

الزور؛  أو حتى شهود  الجيران  أو  الوشاة  إلى  أحيانًا  يلجؤون 

لكي يحصلوا على معلومات تدين الشخص المشتبه فيه الذي 

يريدون معاقبته بأي شكل لأنه لا يؤدي الشعائر الدينية كما 

ينبغي، أو لأنه لا يؤمن بالعقائد المسيحية 

كلها بشكل مطلق ودون أي تساؤل. وكان 

يصل الأمر بهم إلى حد محاكمة الشخص 

حتى بعد موته! فإذا ما ثبت لهم أنه مذنب 

فإنهم  المسيحية  العقيدة  على  خارج  أو 

ويستخرجون  قبره،  من  ينبشونه  كانوا 

جثته، ويحرقونها معاقبة له!

خفيفة  نوعين:  من  العقوبة  وكانت 

اكتفوا  خفيفًا  الذنب  كان  فإذا  وثقيلة. 

بتقريع المذنب في الكنيسة والتشهير به على 



69

الظاهرة الداعشية ما بين الإسلام والمسيحية

دفاع عن المسلمين في فرنسا

أتوقف هنا لحظة لكي أشيد بموقف 

سابقًا.  فرنسا  وزراء  رئيس  جوبيه  آلان 

المسيحي  المذهب  بأن  مؤخرًا  اعترف  فقد 

الماضي،  في  ا  جدًّ متعصبًا  كان  الكاثوليكي 

دون  دين  على  حكرًا  ليس  التعصب  وأن 

الإسلام  عن  يدافع  بذلك  وكان  آخر. 

والمسلمين في فرنسا. وتتخذ شهادته كل 

أصل  من  هو  أنه  عرفنا  ما  إذا  أهميتها 

أما  ومذهبه..  بديانته  ويعتز  كاثوليكي 

إسبانيا  في  وجدت  فقد  العالم  في  التفتيش  محاكم  أبشع 

التي كانت مشهورة بتعصبها الديني الكاثوليكي. وقد ابتدأت 

طرد  إلى  أدت  التي  الحروب  انتهاء  قبيل  1480م  عام  هناك 

العرب والمسلمين من إسبانيا. وكان على رأسها الملكة إيزابيل 

استهدفت  وقد  فيردنان.  زوجها  وكذلك  ا،  جدًّ الكاثوليكية 

إذا  فيما  لمعرفة  الجدد«  »المسيحيين  أوًال  التفتيش  محاكم 

الناس  وهؤلاء  لا.  أم  جَدّ  عن  المسيحية  اعتنقوا  قد  كانوا 

كانوا سابقًا إما مسلمين وإما يهودًا اعتنقوا مذهب الأغلبية 

خوفًا من الاضطهاد والملاحقات. وكان ذلك بعد أن انتصرت 

الطوائف  ملوك  وإنهاء حكم  العرب  المسيحية على  الجيوش 

في الأندلس. وليس من قبيل الصدفة أن يكون مركز محاكم 

في  الأندلسي  التنوير  عواصم  إحدى  إشبيلية،  في  التفتيش 

تلك الحروب المذهبية التي جرت في القرون 

الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر 

والسادس عشر حتى السابع عشر. بل لم 

إنهم  الفرنسية.  الثورة  بعد  إلا  كليًّا  تنتهِ 

الأليمة  الذكرى  تلك  ينسوا  أن  يريدون 

التي  المذهبية  والحروب  التفتيش  لمحاكم 

وبالتالي  تاريخهم.  أليمة في  تشكل صفحة 

لم  المذهبية  والحروب  التفتيش  فمحاكم 

تزال  لا  إنما  الجماعية،  الذاكرة  من  تنتهِ 

وإن  الآن.  حتى  النفوس  في  عالقة  آثارها 

كانوا قد تجاوزوها عمليًّا بالطبع. 

قاد  سنوات،  سبع  طيلة  أي  1257م،   -  1250 عامي  وبين   

أصولي  كاثوليكي  زعيم  فرنسا  جنوب  في  التفتيش  محاكم 

المدن  كل  فتّش  وقد  لوبوغر«.  »روبير  يدعى  ا  جدًّ متعصّب 

وحرق  كذلك.  المزعومين  أو  الزنادقة  عن  بحثًا  هناك  والأرياف 

 ،)239( الحياة  مدى  وسجن  شخصًا،  وعشرين  واحدًا  بالنار 

»الكاتاريين«  طائفة  زعيم  »الزنديق«  الكاهن  النار  في  ورمى 

المارقة، وحكم على قرية بأكملها بالمحرقة؛ لأنه اتهمها بإخفاء 

أحد الزنادقة الكبار من رجال الدين الكاتاريين. ما الفرق بينه 

وبين الدواعش حاليًّا؟ ألا يمكن عدّه داعشيًّا قبل الأوان؟ هكذا 

دين  لا  التعصب  ظاهرة  تفرز  أن  يمكن  الأديان  كل  أن  نلاحظ 

واحد على عكس ما يزعم كثيرون في الغرب.

آلان جوبيه



70

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

دراسات

التعصب يصيب الأديان في حقب الجهل والقلاقل
 توقفت مطوًال عند هذه الأحداث التاريخية لا لكي أشنّع بالمسيحية أبدًا، إنما لكي أبين أن التعصب ليس محصورًا 

بدين ما دون بقية الأديان كما يزعم بعض الغربيين حاليًّا وكما تشيع وسائل إعلامهم عمومًا. إنما هو يصيب جميع 

تقدموا  أن  بعد  الغرب  كليًّا في  تجاوزوها  المسيحيين  أن  ذلك  والدليل على  والقلاقل.  والقلق  الجهل  الأديان في حقب 

وتطوروا واستناروا. وهذا يعني أنه يجب أن نكتب صفحة جديدة في تاريخ الأديان المقارنة أو بالأحرى تاريخ الأصوليات 

المقارنة. فلا توجد أصولية أفضل من أخرى. كنا نتمنى لو أن متعصبي الغرب الحاليين قد تذكروا شيئًا من ذلك قبل 

أن يلصقوا تهمة التعصب بالإسلام والمسلمين فقط. كنا نتمنى لو أنهم احترموا الحقيقة والموضوعية التاريخية. أقول 

ذلك بعد أن مررت بعدة عواصم ومدن أوربية مؤخرًا؛ مثل: باريس وبروكسل وجنيف ونيو شاتيل، واطلعت على مدى 

هيجان كثيرين وحساسيتهم بمجرد ذكر كلمة إسلام أمامهم.

فهم يربطونه فورًا برجم المرأة المخطئة، وقطع يد السارق، وتكفير المسيحيين 

بشكل  المارّة  يحصد  الذي  اللاهوتي  العنف  وتبرير  أتوماتيكي،  بشكل  واليهود 

عشوائي،... إلخ، وينسون أن هذه الممارسات قليلة ومحصورة في بعض الفئات 

لأغلبية  علاقة  ولا  وسواها،  وداعش  والقاعدة  طالبان  مثل:  ا؛  جدًّ المتعصبة 

هلوسية  حتى  بل  كاريكاتورية  صورة  هناك  بها.  العقلاء  الوسطيين  المسلمين 

شائعة عن الإسلام والمسلمين في الغرب وحتمًا يغذيها بعض الأوساط المعادية. 

ولكن لحسن الحظ فإن أغلبية المستنيرين الغربيين يرفضونها. فهؤلاء يعتقدون 

أن المسلمين سائرون على طريق التقدم والاستنارة لا محالة، وأن المسألة مسألة 

: يجب أن  . من بين هؤلاء ريجيس دوبريه الذي صرّح مؤخرًا قائًال وقت ليس إّال

نكون صبورين مع الإسلام والعالم الإسلامي. فالأصولية المسيحية عارضت أفكار الحداثة والتقدم والتسامح طيلة ثلاث 

مئة سنة قبل أن تقبل بها مؤخرًا وتتصالح معها. فلماذا لا يُعطى المسلمون المدة الزمنية الكافية لكي يستطيعوا تحقيق 

المصالحة التاريخية بين الإسلام والحداثة؟

مررت بعواصم ومدن أوربية مؤخرًا؛ 
مثل: باريس وبروكسل وجنيف ونيو 
شاتيل، واطلعت على مدى هيجان 

كثيرين وحساسيتهم بمجرد ذكر كلمة 
إسلام أمامهم

ريجيس دوبريه

سالف الأزمان.. ومن أشهر قادة محاكم التفتيش ليس فقط 

في إسبانيا إنما في العالم كله شخص يدعى: توماس توركمادا 

)1420- 1498م(. ومجرد ذكر اسمه لا يزال يثير القشعريرة في 

النفوس حتى هذه اللحظة. فقد كان أشهر أصولي متزمت في 

القتل والذبح تفوق  الغرب المسيحي كله. وكانت جرأته على 

ا  الوصف. إنه أكبر داعشي في العصور القديمة. وكان مقربًا جدًّ

من الملكة إيزابيل التي لا تقلّ تعصبًا عنه. 

ولذلك عيَّنوه رئيسًا لمحاكم التفتيش الإسبانية بين عامي 

عهده  ظل  وفي  عامًا!  عشر  سبعة  طيلة  أي  1498م:   -  1481

الأحكام  طليطلة  في  التفتيش  محكمة  أطلقت  »الميمون«، 

التالية: حرق عشرة آلاف ومئتين وعشرين شخصًا بالنار، ذبح 

ستة آلاف وثمانية وأربعين زنديقًا آخر، تعذيب خمسة وستين 

ألفًا ومئتين وواحد وسبعين شخصًا حتى الموت في السجون، 

شنق اثني عشر ألفًا وثلاث مئة وأربعين شخصًا متهمًا بالزندقة 

المذهب  )أي  المسيحي  للدين  المستقيم  الخط  عن  بالخروج  أو 

ألفًا وسبع مئة  الحكم على تسعة عشر  البابوي(،  الكاثوليكي 

وستين شخصًا بالأشغال الشاقة والسجن المؤبد. باختصار فإن 

شخص،  ألف   114 عن  يقلّ  لا  ما  شملت  المرعبة  الأحكام  هذه 

ويزيد. وكل ذلك حصل في منطقة طليطلة وحدها. فما بالك 

بما حصل في مختلف مناطق إسبانيا الأخرى؟!

أملاكهم  من  يجردونهم  كانوا  الزنادقة  هؤلاء  وكل 

يأخذها  أن  رفض  »توركمادا«  ولكن  وأرزاقهم.  وأموالهم 

لنفسه، أو يغتني على حسابها. إنما ظل رجًال فقيًرا كأي راهب 

صغير بعد أن أعطاها الكنيسة أو الجمعيات الخيرية المسيحية. 

بما  الإيمان  كل  ومؤمنًا  حقيقيًّا  متزمتًا  كان  أنه  يعني  وهذا 

يفعل لا شخصًا انتهازيًّا وصوليًّا. كان يعتقد أنه يتقرب إلى الله 

إذ يذبح ويعذب ويحرق ولكن فاته أن الله رحمان رحيم.



71

الظاهرة الداعشية ما بين الإسلام والمسيحية

الألمُ على المرآة

، ويركبُ نَوْرَجًا، يدرس به قشّ الشمال، وكُرْكُمَ شيخوختِه. كان يحملُ كشْكُوًال

وهي -العاشقةُ- تراه بمرآتهِا:

، وعنادُ كبشٍ مدللٍ. له رائحةُ التّيسِ الجبليِّ

هلالُه أخضرُ على زنِده الأيسرِ.

نقّاشُ الخافقيْنِ.

نقّاشُ الألمِ.

قابسُ الفضّةِ من مرآتهِا.

وهو -العاشقُ- ببرونزه، يراها:

لها رائحةُ العسلِ، وعناد الكريستال.

لها نجمةٌ، أسقطتْها بين أصابعِه، فأخذها.

نقّاشةُ الليلِ.

قابسةٌ بنفسج شفتيه الراعلتين.

قابسةُ هلاله الأخضر، البرونزيّ.

كَفَلُ حصان يرتجفُ.

كفلُ حصانِ غوستاف أدولف الثاني، البرونزيّ، يرتعشُ.

، يسمعه الغريبُ في غوتنبورغ. صهيلٌ ذهبيٌّ

صهيلٌ أخضرُ، تسمعه الغريبةُ، وهي تراقبه في مرآتهِا.

أسيوفٌ قصيرةٌ تلمعُ في ظلامِ شيخوختِهما؟

شاعر كردي سوري يقيم في السويدمحمد عفيف الحسيني

نصوص

71



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

شعرية التأمل الوجودي
في »خرز الوقت«

لعلي الدميني

دراسات

72

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



73

ماهية الوقت

الوقت«  »خرز  الديوان  عنوان  من 

وحساسية  الذات،  رهافة  لنا  تتبدى 

تكويناته  بإدراك  الوقت  تعاطي  في  وعيها 

التمفصلية، وبنيته الوحدوية؛ لأنّ الوقت 

هو التمظهُر الدقيق والتجزئي للزمن، وهو 

ما يُبِرز أرق الوعي الشقي للذات بالزمن، 

»خرز  قصيدة  في  الشاعرة  الذات  فتقول 

الوقت«:

للوقت رائحةُ القطار

ورعشة المرآة لامرأةٍ تزيّن صدرها بسحابةٍ عطشى،

ب بالغناءِ، وأغصانٍ من الولعِ المعذَّ

وللثواني

مثلُ رائحةِ الطفولة في الحقائب،

رنّة الأجراس في عنق الحصانِ،

وصوتُ وثبتهِ الأخيرة.

تعمل الذات على صناعة تَمثُّلات للوقت تُحيله من معطى 

بمثابة  تكون  ملموسة  وتجسيدات  مادية،  صور  إلى  مجرد 

كرائحة  الوعي،  مرايا  على  له  تجليات 

دالة  كعلامة  القطار  يحمله  بما  القطار 

وهو  والزمان،  المكان  في  الرحيل  على 

دلالة  المرآة من  تحمله  بما  المرآة  كرعشة 

معاينة الذات لأناها، وقد يكون لقرينها 

الولع  الوقت كأغصان  يبدو  ثم  الآن،  في 

ن  تَبطُّ يعكس  ما  وهو  بالغناء،  ب  المعذَّ

تصبغ  التي  الذات  بمشاعر  الصورة 

الصياغة  من  يتبدى  وفيما  بها.  الأشياء 

ر  تشجُّ الدميني  لعلي  التصويرية 

ما  أحيانًا  كذلك  به،  للمُشبَّه  فروعًا  المشبَّه  يورق  إذ  الصورة؛ 

التركيبية  البنية  الفنية بعملية قلب على عكس  تقوم الصياغة 

)للثواني(  في  كما  به  المشبَّه  بتقديم  وذلك  للتصوير  التقليدية 

على المشبَّه )رائحةِ الطفولة في الحقائب، رنّة الأجراس في عنق 

به  والمشبَّه  المشبَّه  يتبادل  أن  يمُكن  الحالة  هذه  وفي  الحصانِ( 

للصورة  ويجعل  تصويرية،  مراوحة  يخلق  ما  وهو  أدوارهما، 

إيقاعًا دافقًا.

وفي تَمثُّل الذات الشاعرة للوقت لدى الدميني يبدو أنّ ثمة 

ما  هو  الوقت  في  الذات  ر  تفكُّ كأنّ  والأحزان،  بينه  ما  وشيجةً 

يؤجج شجون الذات ويبعث أحزانها:

الوقت نافذة على الأحزان

ثوبٌ من رماد العمر،

وجهٌ من أساور عزفِ شاعرة على ماء الكلامِ،

ورقصةُ التانغو،

وعودةُ بعض جُنْد الحربِ في التابوتِ،

يأتي ديوان »خرز الوقت« أحدث دواوين الشاعر السعودي علي 
سؤاًال  عنده  الشعر  يبدو  شاعر  لدى  جماليًّا  خطابًا  ليستأنف  الدميني، 
رؤية  تقديم  إلى  الذات  مسعى  خلال  من  القصيدة  تطرحه  وجوديًّا، 
للعالم، عبر فاعلية التأمل الوجودي الذي تمارسه القصيدة في معاينتها 
العالم الذي يبدو موضع تساؤل دائم كموضوع للذات التي تتدبر دائمًا 
الدميني  تبرز في الخطاب الشعري لعلي  العالم وتحولاته.  أحوال هذا 
الذات التي يبدو صوتها واضحًا وجليًّا في تعبيرها عن وحدتها، وإعلانها 
عن عزلتها الوجودية الغالبة في تفاقُم اغتراباتها، لتمسي الذات نفسها 
ق في مراياها باستمرار  موضوعًا لتأملها؛ فالأنا - لدى علي الدميني - تُحَدِّ

بحثًا عن ذاتها، في ضياع سائد يُفاقِم قلقها الوجودي.

ناقد مصريرضا عطية

البادي على الذات التي ترمق العالم 
بعيني التأمل ونظرات الاندهاش 

في شعر علي الدميني هو توترها 
وقلقها بالمكان

علي الدميني



دراسات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

74

كان الوقت مبتسمًا لأسرى في معارك لم يخوضوها،

ومنتشيًا بصوت القائد الحربيِّ في جيش تخّىل عن بنادقهِ،

بّاكِ، وأنتَ تُطلّ مكسورًا على الشُّ

تقرأ عن جنون الطير في ملهاة »سيرفانتس«

نافذة على الأحزان؟ هل هو شعور  الوقت  الذي يجعل  ما 

العمر كالرماد؟ وما علاقة هذا الإحساس  وتبدد  بالفقد  الذات 

شعور  وكأنّ  الكلام؟  ماء  على  شاعرة  بعزف  المتفاقِم  بالحزن 

أنّ  بادٍ  هو  فيما  شاعرة.  عزف  بأثر  العمر  وتبدد  بالحزن  الذات 

الذات تتمثل الوقت إيقاعًا متنوعًا في عديد من الحركات والصور 

كعزف الشاعرة على ماء الكلام، ورقصة التانغو، وعودة بعض 

جند الحرب في التابوت، إيقاعات متفاوتة بين النشوة والحزن، 

الغالب، حتى ما قد تبدى من نشوة فهي  الحزن هو  وإن كان 

إحساسٌ  بنادقه.  عن  تخلى  جيش  في  حربي  لقائد  زائفة  نشوة 

عارم بالفقد، وشعورٌ طاغٍ بالهزيمة يساكن الذات إزاء الوقت.

لضمير  الشعري  الصوت  استعمال  من  يبدو  وكما 

في  هي  إنّما  الوقت،  مرايا  في  تحديقها  في  الذات  أنّ  المخاطب 

حالة انشطار تعاين من خلاله الذاتُ ظلَّها أو قرينَها الشبحي 

مفردات  فإنّ  بادٍ  هو  وكما  الشباك.  من  مكسورًا  يطل  الذي 

كالنافذة والشباك تتردد بشكل لافت في تَمثُّل الذات للوقت، 

ليس  يعني  ما  وهو  بالأساس.  مكانية  علامات  أنّها  رغم  على 

مكانية  وعينات  أبعاد  ذا  الزمن  جعل  أي  للزمن؛  تمكينًا 

بحاجة  الذات  لدى  ما  إحساسًا  كذلك  يعكس  إنّما  فحسب، 

تتوق  الذي  الخارج  هذا  أنّ  غير  الخارج،  على  الانفتاح  إلى 

ولكأنّ  والانكسار.  الأحزان  غير  منه  تجني  لا  لمعاينته  الذات 

الذات تتلبسها روحٌ »دون كيشوتية« في مواجهة رياح أقدارها 

العاتية ومصيرها غير الموات.

الغالب  هو  الليل  أنّ  يتبدى  بالوقت،  الذات  وعي  وفي 

والأكثر هيمنة على مشاهد العالَم، فيقول علي الدميني:

تحت شمسٍ ترتِّبُ أغصانها للمنامْ

يقفُ الليلُ مشتمًال بعباءتهِ، قربَ وقتي

ويكسِرُ بين يديهِ مجازَ اللغاتْ.

أمدُّ يديَّ إلى ظلّهِ

فيبارحني

ناشرًا ريشَهُ في أقاصي الجهاتْ

بلا راية للوداعِ

ولا وردةٍ للعتاب الأخيْر!

يتجلى ميل الذات الشاعرة للنهار والشمس في استعارتها 

في  كشجرة  لتمسي  أغصانها«  »ترتب  بأنها  للشمس  المجازية 

استعذاب الذات للشمس، في حين يبدو الليل هو المرابض قربَ 

الذي  الوقت  ونفسانية هذا  ذاتية  يكشف عن  ما  الذات،  وقت 

تعيشه الذات وتعاينه، وهو ما يبرز في فعل هذا الوقت الليلي 

عدم  يتبدى  كما  لسطوته،  إشارة  في  اللغات  مجازات  بكسر 

سيطرة الذات على ذلك الوقت الليلي على رغم كونه نفسيًّا حتى 

إحساس  وكأنّ  الجهات،  أقاصي  في  ومهيمنًا  منتشرًا  يبدو  إنّه 

الذات بالليل يفيض منسكبًا على الوجود متسيدًا فضاءاته.

مراوحات المكان

البادي على الذات التي ترمق العالم بعيني التأمل ونظرات 

بالمكان،  وقلقها  توترها  هو  الدميني،  علي  شعر  في  الاندهاش 

والبادي على أمكنة علي الدميني أنّها مشحونة بوجع الذكرى 

ورائحة الفقد، وهو ما يجعل الذات غير مستقرة بالمكان الذي 

تعاين فيه الفقد والغياب، وتحسّ في ثناياه بالوحدة، فيقول 

الدميني:

خارجَ البيتِ، يفتحُ أغنيةً

لتلالٍ من الوجدِ تطرق باب المدينةِ،

عارية كاللغات

وحارقة كرحيق المدام.

)...(

داخل البيت، يطفئُ أغنيةً نائمةْ

عن نديمٍ توارى كطير بعيدٍ

ويرقد منزويًا

في السرير الذي يشبهُ المقبرةْ!

كبؤرة  )البيت(  حول  المتمركز  الشعري  الخطاب  يتأسس 

مركزية للمكان، كما أنّه قد يكون استعارة عن الذات نفسها، 

والـ)أغنية( كبؤرة مركزية أخرى لفعل الذات في الوجود، على 

ما  يُطفئ،  يفتح/  الداخل،  الخارج/  المتقابلات:  من  مصفوفة 

ي التوتر الدرامي للقصيدة النابضة بإيقاع نفسي مضطرب  يُغذِّ

للذات، وسواء في الخارج أو الداخل، فلا ينال الذات إلا الوجد 

الموات  يشبه  فيما  والانزواء  والرقاد  النديم  بتواري  والفقد، 

أن  ونلحظ  عالمها.  وموضوعات  الأشياء  الذات في  ه  تحسُّ الذي 

يأتي ديوان »خرز الوقت« أحدث 
دواوين علي الدميني ليستأنف خطابًا 

ا لدى شاعر يبدو الشعر عنده  جماليًّ
ا تطرحه القصيدة من خلال  سؤالا وجوديًّ
مسعى الذات إلى تقديم رؤية للعالم 

عبر فاعلية التأمل الوجودي الذي 
تمارسه القصيدة



75

شعرية التأمل الوجودي في »خرز الوقت« لعلي الدميني

مفردة الغناء ترد بشكل مستمر في خطاب الدميني الشعري، 

رُبما بفعل وعي إبداعي مسكون بموروث شفاهي يعتقد بالأثر 

الغنائي للشعر وتداوله.

تتكلم  التي  الضمائر  استعمالات  في  الشاعرة  الذات  تُنَوِّع 

هذه  في  كما  والغائب  والمخاطب  المتكلم  بين  الذات  عبرها 

القصيدة، وكأنّ الذات تعاين نفسها من على مبعدة ما يُتيح 

الإشارة   في  الضمائري  التنوع  هذا  المتَقَلِّبة،  أحوالها  تأمل  لها 

للمضمر نفسه بغير ضمير يبرز تعدد زوايا رؤية الذات نفسها 

كما يُنعِش إيقاع القصيد.

لغة الشاعر

شديدة  الدميني  علي  خطاب  في  الشاعرة  الذات  تبدو 

في  اللغة  على  الذات  عين  وكأنّ  لغتها،  تجاه  الحساسية 

عن  وتعبيرها  العالم،  عناصر  واحتوائها  الأشياء،  استيعابها 

الوجود، وتمثيلها الجمالي له شديدة الانتباه والتبصر، فيقول 

الدميني في قصيدته »تمثال الماء«:

الماءُ

هل كان الكلامُ يجيد وصفَ الماءِ،

حين يفرُّ من معناه،

، دونما صفةٍ، عريانًا، نحيًال

ولا لُغَةٍ، ولا أسماءْ؟

مما  نوعًا  يحمل  الماء«  »تمثال  القصيدة  عنوان  كان  إذا 

التركيب،  عنصري  بين  الضدّي«  بـ»التنافر  نصفه  أن  يُمكن 

فالتمثال أبرز ما يَسِمه هو الصلابة والجمود، في حين أنّ الماء 

لصلابة  ا  مضادًّ يكون  ما  وهو  والانسيابية،  بالانسيال  يوسم 

استثمارًا  المجاز  وعمل  الشعر  فاعلية  يبرز  ذلك  فإنّ  التمثال؛ 

الحس  التي تبرز شيئًا من  الجمالي«  »الكذب  تتيحه رخصة  لما 

السوريالي الذي يُغلِّف وعي الذات الشاعرة بموضوعات العالم.

وفي تَمثُّل علاقة )الكلام( الذي هو فعل الذات باستعمالاتها 

اللغوية إزاء )الماء( الذي هو موضوع العالم الذي تسعى الذات 

لإدراكه بفعل )الوصف(، يبدو هذا )الماء( عصيًّا على الوصف، 

ذاتي  شعور  في  أسماء،  أو  لغة  أو  صفة  بلا  معناه،  من  يفرّ 

ر تساؤًال حول  بانبهام موضوعات العالم وأشيائه، وهو ما يفجِّ

هل  الآخر،  يخلق  وأيهما  أسبق،  أيهما  بالعالم،  اللغة  علاقة 

اللغة هي التي تصنع العالم وتصيغ موضوعاته؟ أم أنّ العالم 

ل اللغة ويُخلِّق الكلام؟ بأشيائه وعناصره هو الذي يُشكِّ

تساؤلها  ومناط  الشاعرة  الذات  هاجس  هي  فاللغة  إذًا، 

في شعر علي الدميني، فتبحث الذات في علاقة اللغة بالعالم، 

وفعل العالم باللغة:

تتسلّلُ العنقاء حاملةً خطاياها إلى لغتي،

كما تتسلّلُ الأسرارُ من عينين مثقلتين بالتقوى

وبالصبواتِ،

توقدُ قربَ طاولتي مواعيد الخرافة في التفاتاتها،

وتهربُ

حين تفضحُني ارتباكاتُ القصيدةْ.

يتضح -لدينا- أنَّ الذات الشاعرة تدرك انتفاء سيادتها على 

لغتها في إدراك لفعل اللاوعي اللغوي الذي تتسلل إليه عناصر 

ل  يُشكِّ الذي  هو  الدميني-  علي  -لدى  فالعالم  إذًا،  الخرافة. 

اللغة ويكتبها، واللغةُ هي التي تكتب الذات، كما في الفكر ما 

هي  اللغة  بأنّ  الهايدغري  للمبدأ  وفقًا  وكذلك  البنيوي،  بعد 

ما  وهو  اللغة،  نكتب  الذين  نحن  كوننا  من  أكثر  تكتبنا  التي 

يفضي بالقصيدة إلى الارتباك الذي يفضح ذاتها الشاعرة.



دراسات

76

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

نقديّة«  »شذرة  عن  الحديث  يمكن  هل 

أدبية،  شذرة  عن  نتحدّث  كما  العربيّ،  الإرث  في 

شعرية أو نثرية، عالية؟  وما المقصود بذلك؟  لا 

مرسوم  عقليّ،  نقديّ،  تفكير  عن  إلا  هنا  نتحدث 

بصيغة  قيلت  تلك،  أو  الدرجة  هذه  إلى  الحدود 

أو  البنيان  مكتملة  أحيانًا،  عَرَضيّة  مختصرة، 

أو  بذاتها  واكتفاء  انغلاق  على  وتنطوي  تكاد، 

تشير  للشذرة،  مة  المقدَّ التعريفات  قراءة  تكاد. 

إلى أنها »صيغة أدبية« بالأحرى، وليست نقدية، 

ورولان  باسكال  مستخدميها  بين  أدُْرِج  لو  حتى 

وأن  كثير،  وغيرهم  وسيوران  ميشو  وهنري  بارت 

تقود  وأنها  والفكر،  الذاكرة  تجزئة  يُسائل  شكلها 

إلى غير المكتمل والعابث المثير للسخرية، ومن 

أشكال  إلى شكل من  متناقِض،  بشكل  تقود،  ثَمّ 

الوعيّ الشامل. لسنا لذلك في الوعي النقديّ شبه 

المنهجيّ المكتفي بذاته في إطار شكل مُخْتصَر.

شاعر وباحث عراقيشاكر لعيبي

هل يمكن الحديث عن
»شذرة نقدية«؟

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



77

في الإرث الأدبيّ العربيّ، يُخيَّل لنا، أننا أمام )شذرة نقدية( 

مُتواتِرة، موضوعها النقد الشعريّ، الأدبيّ أو عموم الجماليات، 

مستوى  على  بنفسه  المكتفي  الواحد(  الشعريّ  )البيت  كأنها 

آخر، ونضع نحن في إطار هذه )الشذرة النقدية( بعض الأبيات 

تفكيًرا  الرئيس  موضوعها  كان  التي  مجزوءاتها  أو  الشعرية 

نقديًّا، شعريًّا وجماليًّا صريحًا. بالطبع، تتفاوت قيمة الشذرات 

وإحالاتها.  اختصارها،  درجة  عمقها،  إلماحيّتها،  النقدية، 

بعضها يقوم بإحالات مَخْفِيّة لا يُفْصح عنها منذ الوهلة الأولى، 

ويتوجّب تأملها أو ربطها بالسياق الثقافّي العام السائد الذي قد 

لا يكون متيسّرًا بالضرورة اليوم.

نقدّمُ هنا، مدخًال للفكرة التي نقترحها.

)1(

»سُمّي ]الشاعرُ[ شاعِرًا لفِطْنَتِه ]...[ وقالوا )كلمة شاعرة( أيَ 

قصيدة«.

فلان  شَعَرَ  »ويقال  وقبله:  العرب،  لسان  في  جاء  ما  هذا 

أي  شاعِرٌ  وشِعْرٌ   ]...[ الاسم  وهو  وشِعْرًا،  شَعْرًا  يَشْعُر  وشَعُرَ 

جيد؛ أرَادوا به المبالغة والِإشادَة، وقيل هو بمعنى مشعور به، 

وقد قالوا »كلمة شاعرة« أيَ قصيدة«. وهنا الفارق بين مفهوم 

الشعر عند العرب بصفته شعورًا، عن مثيله لدى الإغريق مثًال 

بصفته إبداعًا وخلقًا )انظر التالي(.

)2(

»هذه قصيدة مَخْلوقة«.

يضيف،  الذي  اللسان  في  كما  قائلها،  غير  إلِى  مَنْحولة  أيَ 

الكذبَ  وخلَق  الاختلاق[  ]أي  الكذب  هو  اللسان  في  فالخَلْقُ 

والِإفْكَ يخلُقه وتخَلَّقَه واخْتَلَقَه وافْتراه ابتدَعه ومنه قوله تعالى 

:}وتخْلُقون إفِكًا{. ومنه قوله تعالى: }إنِْ هذا إلِا خَلْقُ الأوََّلين{، 

فمعناه كَذِبُ الأوَلين، وخُلُق الأوََّلين قيل شِيمةُ الأوَلين، وقيل 

اءُ الأوََّلين؛ قال  عادةُ الأوََّلين. ومَن قرأَ }خَلْق الأوََّلين{ فمعناه افِْرت

الفراء: »من قرأَ }خَلْقُ الأوََّلين{ أرَاد اختِلاقهم وكذبهم، ومن قرأَ 

العبارة بمعنى  بأنه يفهم  أراد   .» إلِيَّ أحَبُّ  الأوَلين{، وهو  }خُلُق 

الدالة: »والعرب  عادة الأوَلين. ثم يضيف اللسان هذه الإضافة 

ثنا فلان بأحَاديث الخَلْق، وهي الخُرافات من الأحَاديث  تقول حدَّ

قوله  في  وقيل  اخْتِلاق{،  إَّال  هذا  }إنِْ  قوله:  وكذلك  المفْتَعَلةِ«؛ 

تعالى: }إنِ هذا إلِا اختِلاق{ أيَ تَخَرُّص.  وفي حديث أبَي طالب }إنِْ 

هذا إلِا اختلاق{ أيَ كذب، وهو افْتِعال من الخَلْق والِإبْداع، كأنََّ 

الكاذب تخلَّق قوله، وأصَل الخَلق التقدير قبل القطع. 

)3(

فإن  الشعر،  فـي  فـانظروا  القرآن،  من  شيء  تَعاجَم  »إذا 

الشعر عربـيّ«.

الجملة منسوبة لابن عبـاس، وهي تدلّ على عراقة الشعر 

العربيّ، وأنه أقدم من القرن الرابع الميلاديّ بكثير، وأقدم من 

]أعْجَمَ  يُعْجِم  قد  القرآنّي  النص  أن  على  تدلّ  كما  المعلقات. 

أي أبَهمَ[، عبر مفردات أو استخدامات )غامضة أو أجنبية او 

مبهمة = أعجمية(، وليس الشعر العربيّ بأعْجَم.

)4(

»خير الكلام ما قلّ وجلّ، ولم يَطُلْ فيُمَلّ«

أننا لا نشير  )التمثيل والمحاضرة( ص158. نلحظ  الثعالبي 

  . إلى )ما قلّ ودلّ( الشائعة، بل إلى )ما قلّ وجلّ( أي صار جليًال

في  واقع  الشعر  و)الجلالة(.  )الدلالة(  بين  دلاليًّا  كبير  والفارق 

الجليل أكثر مما هو في الدليل.

)5(

إذا لم تُشاهِدْ غَيَر حُسنِ شِياتهَِا

                                            وَأعْضَائهَِا فالحُسْنُ عَنكَ مُغَيَّبُ

المتنبي يتحدث عن  أن  الواضح  الخيل. من  المتنبي في  بيت 

الصورة  في    proportion idéale المثالّي  الجمالّي  التناسُب 

الجمال  لقيام  كافيًا  يعده  لا  وهو   ، )الحسنة(  الجميلة 

الحقيقيّ، إذا لم يرتبط بمعيار روحيّ أو أخلاقي، وهو ما كان 

يشير إليه البيت السابق في القصيدة:

»وَما الخَيلُ إلا كالصّديقِ قَليلَة

َتْ في عَيِن مَن لا يجرّبُ«                                           وَإنْ كَُرث

المتُناسِب  الجمال  كما  قليلة  الأصيلة  الحقيقة  الخيول 

الأصيل الحقيقيّ قليلٌ.

)6(

الجمالُ  العقل  وحسن  الظاهر،  الجمالُ  الصورة  »حُسْنُ 

الباطنُ«.

من المأثورات التي يوردها الثعالبيّ في )التمثيل والمحاضرة(. 

وهي عبارة تتفق تمامًا مع بيتي المتنبي الآنفين عن الأحصنة:

إذا لم تُشاهِدْ غَيَر حُسنِ شِياتِهَا    وَأعْضَائِهَا فالحُسْنُ عَنكَ 

مُغَيَّبُ

فكرََيت  إن  العميق.  المعنى  بدون  يكفي  لا  الشكلّي  الجمال 

تجدان  الأوربيتين،   )invisible و)اللامرئي    )visible )المرئّي 

ترجمة أقدم في التعبيرين العربيين )الظاهر( و)الباطن(.

)7(

َ            بَعدَ المشَِيب، كفَى ذاك عارا  فكيْفَ أنَـــــا وانتِحالي القَوافِي

ـــــد الأسُُـــــــراتُ الــحِــمـــــــــارا عْـــــــــــرُ فــي بيتِه            كمـــــــــا قَــيَّ ــــــــــدَنــــــي الشِّ وقَــــــــــيَّ

لنقرأْ  الشعر(.  )سرقة  الانتحال  بصدد  للأعَشى  والبيتان 

عْرُ في بيتِه«، فالحديث يجري عن )السرقة  جيدًا »وقَيَّدَني الشِّ



دراسات

78

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الأعشى  وَصْفُ  وساق.  قدم  على  اليوم  القائمة  الشعرية( 

الانتحال بـ )العار، عيب( هو توصيف حاسم، لا يُقنع المنتحلين 

التصاق  هي  للأعشى  الجوهرية  الفكرة  لأن  اليوم؛  راق  السُّ

عْرُ  الشاعر بالشعر التصاقًا وجودًا يمنعه السرقة: )وقَيَّدَني الشِّ

في بيتِه( ، وهي فكرة تغيب عن لصوص نصوص الشعر دومًا، 

ويعدونه )بضاعة ميتافيزيقية مشاعة(.

)8(

»حُسْنُ الصورة أوّلُ السعادة«.

)التمثيل  الثعالبيّ  زمن  الأمثال  أو  المأثورة  الأقوال  من 

ظاهرها  كان  وإن  تعميم،  بعملية  تقوم  والعبارة  والمحاضرة(. 

إلى  لتمتدّ  البشريّ،  القلب(  و)سعادة  الآدميّ(  )الكائن  صورة 

الجمالية  اللذة  وإلى سعادة  والجمالّي،  الشعريّ  وبنية  صورة 

العريضة )يسُتحسن مراجعة مفهوم السعادة عند الفلاسفة 

صِيّة، من نمط فلسفيّ بالأحرى.  المسلمين(. صيغتها صيغة خََال

إذا ما قرأت العبارة على أنها تتعلق بالشعريّ، فلسوف نغوص 

أو  الذهنيّ  بمعناها  للصورة  الداخلية  البنية  دلالة  في  عميقًا 

الصورة الشعرية المتخيَّلة.

)9(

عْر الجيّد«. »اثنان قلَّ ما يجتمعان: اللسان البليغ، والشِّ

)التمثيل  الثعالبيّ  زمن  الأمثال  أو  المأثورة  الأقوال  من 

والمحاضرة(. ولعل بعضنا لا يوافق على هذا المعيار النقديّ. ولا 

نوافق على ظاهره قطّ، إلا إذا فهمناه بمعنى آخر: كأن اللسان 

البليغ قد تكرّس في )النوع الفنيّ( نفسه وهو الأدب، فاستنفد 

أراد،  كأنه  أو  الشعريّ.  الفن  في  الإبداع  يستطع  فلم  نفسه، 

وهو التفسير الذي نقبله بالأحرى، أن البلاغة وحدها )خاصة 

من  المتكوّن  الشعريّ  النص  تشكل  لا  الخطابة(  بلاغة  عناصر 

عناصر وجودية وتجربة ذاتية ومعرفية ذات حساسية تتجاوز 

إذا  شئنا(.  إذا  والحديثة  القديمة،  و)المحسّنات  البلاغة  فنون 

كان فهمنا صحيحًا، فالمعيار الحالّي في غاية الأهمية.

)10(

عْر لمن الجمَال«. »إن حُسْن الشِّ

المتوكل  عند  كنت  قال  الجهم،  بن  علي  »حدّثنا  وأوله: 

عْر لمن الجمَال«.  فتذاكروا عنده الجمَال، فقال: إن حُسْن الشِّ

من كتاب )أخبار الخلفاء( للسيوطي. يتعلق الأمر بأن )الشعر( 

.esthétique يقع في صلب مادة الجماليات

)11(

»شيطانه أخبث من أن أسلّطه على عقلي«.

الشعر،  قلت  لو  البرمكي:  خالد  بن  ليحيى  قيل  وأوله: 

أن في  الردّ  يُضْمِرُ  والمحاضرة( ص146.  )التمثيل  الثعالبي  فقال... 

طبيعة الشعر نفسه نزعة متمرّدة، لا تخضع لتسويات العقلانية 

الباردة. وبذا يتوجب فهم مفهوم )شيطان الشعر( العربيّ.

)12(

»النبيذُ عروسٌ، مهرها العقل«. 

والمحاضرة(.  )التمثيل  في  الثعالبيّ  ينقله  الذي  المأثور  من 

للوعي  أقرب  التخيليّة  الأدبية،  الصيغ  هذه  مثل  تبدو  اليوم 

الشعريّ الرومانسّي، فهل يُباح لنا الحديث عن نزعة رومانسية 

الثعالبيّ  منصور  أبي  زمن  الميلادي،  العاشر  القرن  في  جنينية 

النيسابوريّ.

)13(

»تنحّ عن طريق القافية«.

يراد  للثعالبيّ.  والمحاضرة(  )التمثيل  المأثورة،  أقوالهم  من 

بالشذرة أن كتابة الشعر صعبة. لا يكفي ترتيب القوافي لإبداع 

قصيدة، إنها تتجاوز التقفية.

)14(

»ليس في التصنُّع تمتُّع، ولا مع التكلّف تظرُّف«.

من أمثال العامة زمن الميدانّي. وهي شذرة واضحة الدلالة، 

لا تحتاج إيضاحًا.

)15(

»هو يَرْقُمُ في الماء«.

إنهُ:  بالقول  ويشرحه  للميداني  الأمثال  مجمع  من  وهو 

»يُضرب للحاذق في صنعته. أي من حذقه يرقم حيث لا يثبت 

فيه الرقم.  قال الشاعر:

سأرقم في الماء القراح إليكم

                                          على نأيكم إن كان في الماء راقم

هل يمكن الحديث عن »شذرة نقديّة« 
في الإرث العربيّ، كما نتحدّث عن شذرة 

أدبية، شعرية أو نثرية، عالية؟  في 
الإرث الأدبيّ العربيّ، يُخيَّل لنا، أننا أمام 

»شذرة نقدية« مُتواتِرة، موضوعها النقد 
الشعريّ، الأدبيّ أو عموم الجماليات، 

كأنها »البيت الشعريّ الواحد« المكتفي 
بنفسه على مستوى آخر



79

هل يمكن الحديث عن »شذرة نقديّة«؟

  انتهى. والمسألة تتعلق بعموم )الصنعة الفنية(، والشعرية 

والتخطيط  الرسم  هو  عمومًا  والرقْم  شك.   دون  قلبها  في 

أو  يرسم  كمن  هو  بصنعته  الماهر  والكتابة.  والنقش  الغرافيكّي 

د المثل طبيعة المهارة، ولكنه يتحدث عن  ينقش في الماء. ولا يُحدِّ

مهارة فنية وجمالية. 

)16(

من  وجنس  النسج،  من  ضرْبٌ  الشعر  »إن  الجاحظ:  قال 

التصوير.

على  تشدّد  والفكرة   :132/3 الحيوان  كتاب  في  الجاحظ 

عملية البناء، البنية المحُْكَمَة للشعر. 

)17(

والوشي  والبناء  والصياغة  والتأليف  للنسْج  نظير  »]النظم[ 

والتحبير«.

والنص  ص49،  الإعجاز(،  )دلائل  في  الجرجاني  ذكره  مما 

للنسْج  نظيًرا  عندهم  ]النظم[  كان  »وكذلك  هو:  الكامل 

ذلك  أشبه  وما  والتحبير،  والوشي  والبناء  والصياغة  والتأليف 

مما يوجب اعتبار الأجزاء بعضها مع بعض حتى يكون لوضع 

في  وُضَع  لو  وحتى  هناك،  كونه  تقتضي  علّة  وُضع  حيث  كلّ 

قليًال  ملتبسة  )النظم(  مفردة  أن  نجد  يَصحّ«.  لم  غيره  مكان 

في نص الجرجانّي، فلا يبدو واضحًا أنه يقصد بها، بالضرورة، 

المعنى الأعمق للشعر. أضفْ لذلك أنه يَقْرن المحسّنات البديعية 

يُعالج  بقي  ما  والتحبير(.  بالوشي  لها  )يُشار  النظم  بمفهوم 

فكرة البنية المحْكَمَة المشار إليها التي تختلّ باختلال عنصر من 

العناصر.

)18(

ثمة استشهادان يتعلقان بالفن، يتوجب، حسب ظننا، 

ا.  على المعنيّ بالفن والجماليات التوقف أمامهما مليًّ

قال الآمدي: »لن ينتفع بالنظر إلا من يحسن أن يتأمل، 

ومن إذا تأمل عَلِمَ، ومن إذا عَلِمَ أنصف«.

هذه الشذرة في غاية الأهمية؛ لأن الفعل نَظَرَ في العربية 

مرتبط بمفهوم )الانتظار( من جهة، وبعملية الإبصار والرؤية 

تعاود  أخرى.  جهة  من  التشكيلّي،  العمل  جوهر  هي  التي 

الشذرة ربط البصر بالبصيرة.

)19(

وقال ابن رشيق: »إنما مثل القدماء والمحدثين كمثل رجلين 

ابتدآ: هذا بناه فأحكمه وأتقنه، ثم أتى الآخر فنقشه وزينه، 

على  ظاهرة  والقدرة  حسن،  وإن  هذا  على  ظاهرة  فالكلفة 

ذلك وإن خشن«.

يتعلق الأمر بالفارق بين مفهوم التجويد )تحسين المنجزات 

السائدة( والمقدرة )الإبداع الفرديّ(.

)20(

الفم،  في  عذوبته  على  متينًا  يكون  أن  الجزل  »]الشعر[ 

ولذاذته في السمع«.

تعني  والشاعر«.  الكاتب  أدب  في  السائر  »المثل  الأثير  ابن 

الجزالة في الأصل، مثل رجل جَزْل، جودة الرأي. وامرأة جَزْلة 

أي تامة الخلق أو ذات كلام جَزْل أي قوي شديد. واللفظ الجَزْل 

النقد  والجزالة تشير في استخدامات  الركيك.  المتين خلاف  هو 

التراثّي إلى الفصاحة والبلاغة. ولعلنا هنا أمام تحديد مختلف 

لمفهوم البلاغة، في الشعر خاصة، وهي تربطها بعذوبة النطق 

ولذة السمع.

)21(

»الفصاحة هي الظهور والبيان، لا الغموض والخفاء«.

ابن الأثير »المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر«. مشكلة 

الغموض قديمة في النقد الأدبيّ، العربيّ وغير العربيّ. هنا لا 

الشذرة  تبدو  لذا  بالضرورة؛  الشعر  الفصاحة في  نتحدّث عن 

في محلّها السليم. عندما يقع تناول الفصاحة في الشعر، ليس 

السجالات  هنا  من  الوضوح(.  )شرط  على  مطلق  اتفاق  هناك 

بشأن شعر المتنبي الذي لم يُتهم، على رغم خفاء دلالات بعض 

أبياته وغموضها، بعدم الفصاحة.



80

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

بورتريه

م  لم يكن الأمر باليسير حين تقرر فنانة سعودية ترتبط بتقاليد اجتماعية لها محدداتها أن تقدِّ

في وقت مبكر إنجازًا بائنًا في مجال الفنون التشكيلية، علمًا بأن جغرافيا الوطن العربي كانت تعاني 

جهًال وحصارًا للفنون التشكيلية. فالفنانة »صفية بن زقر« التي كرَّمها خادم الحرمين الشريفين الملك 

سلمان بن عبدالعزيز بوسام الملك عبدالعزيز من الدرجة الأولى في مهرجان الجنادرية مطلع فبراير 

المنصرم، استطاعت تجاوُز تلك الظروف الصعبة، لتتحيز لهواجسها الفنية، وتفتح عبر ريادتها نافذة 

كبيرة لممارسة الرسم والتلوين. وأعتقد أن الظروف ساعدتها في تجاوز ذلك، تحديدًا عند سفرها مع 

أسرتها إلى القاهرة في عام 1947م، الذي أتاح لها الفرصة منذ طفولتها لأن تحتكّ بمجتمعات تختلف 

بمركّباتها عن مسقط رأسها، فكانت القاهرة هي الجرعة الأولى لتفتُّح موهبتها الحرة، لتغادرها إلى 

بريطانيا كي تلتحق بمدرسة Finishing school، مدة ثلاث سنوات دراسية.

محمد العامري   ناقد وفنان أردني

صفية بن زقر
شغف بالرسم واستدراج المحيط 

عام  بجدة  الشام  حارة  المولودة في  زقر«  »بن  الفنانة  تتوقف  لم 

1940م، عن البحث لتطوير أدواتها؛ إذ عادت إلى القاهرة في عام 1965م 

للفنون،  مارتن  سانت  بكلية  لتلتحق  بريطانيا  إلى  ثانية  ذهبت  كما 

لتتعلم أصول الرسم والتلوين والغرافيك، فشغف »بن زقر« بالمعرفة 

جعل منها فنانة تمتلك أدواتها الاحترافية في مجال الفنون، وعلامة 

من علامات الفن التشكيلي العربي.

ما يجذبني لأتأمل أعمال هذه الفنانة هو امتلاكها صِدقية عالية 

الجمالية  والحساسية  أشكالها،  طبيعة  في 

واللونية في إنتاج المشهد، وهذا ينمّ عن موهبة 

بالرسم  هائل  شغف  عبر  تحققت  أصيلة، 

والتلوين، واختبار مجموعة من الموضوعات 

الذي  محيطها  إلى  الغالب  في  تنتمي  التي 

تعيش فيه، فهو الخزّان البصري البكر الذي 

ورصد  الموضوعات  بطبيعة  بصيرتها  يغذّي 

تحولاتها في أوقات متعددة من السنة، من 

الطقوس  وتبدلات  الإضاءة  طبيعة  حيث 

الباليتة  طبيعة  على  انعكست  التي  اللونية 

اللونية في مجمل أعمالها. فريادة »بن زقر« 

الذي  الإبداع  تمظهرات  على  إيجابي  مؤشر 

لا يمكن إقصاؤه، لكونه حالة إنسانية داخلية، تضغط على صاحبها 

لتقدم لها الظرف المناسب لإخراج تلك الهواجس. فلم تكن »بن زقر« 

على  العربيات  الرائدات  من  هي  بل  السعودية  مستوى  على  رائدة 

اللواتي  النساء  أوُليات  من  فهي  النسوي،  التشكيلي  الفن  مستوى 

درسن الفن الذي أسس لحالة مهمة في الحركة النسوية السعودية 

في مجالات عدة، ولم يكن دورها مقتصرًا على الرسم، بل هناك جانب 

توعوي مهم لها، وبخاصة تأسيسها دارة تحمل اسمها، افتتحت في 

عمل لصفية بن زقر



81

طقوس الحناء عند العروس ورقصة السيف والأفراح بشتى أنواعها، 

فكانت  للرسم،  المغرية  بالتفاصيل  غنيّ  مجتمع  في  تعيش  فهي 

ألوانها أقرب إلى لباس المرأة السعودية، والسجاجيد والستائر الملونة 

شرب  طقس  منها:  متنوعة؛  شعبية  طقوس  إلى  وصوًال  بة،  والمذهَّ

بكل  والمدينة  الصحراء،  في  الجمال  وسوق  الطالع،  وقراءة  الشاي، 

الحلوى،  وبائعي  الجراك،  وتعاطي  الصقور،  صيد  إلى  تفاصيلها، 

ومشاهد الرعي، وطبيعة الألبسة البدوية والألعاب الشعبية.

الفعل  توظيف  التلوين،  جانب  إلى  عملها  مميزات  أهم  ومن 

الزخرفي، سواء أكان نباتيًّا أم هندسيًّا، لصالح العمل، لكونه ينتظم 

الحروفيات  من  كثيًرا  فت  وظَّ بل  الشعبية،  الحياة  عن  التعبير  في 

الإضافات  من  الكثير  يحتمل  الذي  الفني  عملها  مناخ  في  والكتابات 

يشكل مساحة  زقر«  بن  »صفية  أنجزته  ما  إنَّ  التكوين.  في  والامتلاء 

لافتة في الفنون العربية المعاصرة، حين ينتظم عملها في بنائية رصينة 

لتنتج  لصالح موضوعاتها،  اللونية  الباليتة  تطويع  هائلة على  وقدرة 

غنائية لونية فردوسية، أسهمت في إعطاء عملها حيوية وقدرة على 

التواصل مع ما هو نخبوي وما هو عام، تلك هي المعادلة الصعبة التي 

أتقنتها »بن زقر«.

عام 2000م لتضم الدارة في جنباتها التراث السعودي بكل مكوناته، إلى 

جانب مكتبة تضم مجموعة من الكتب الفنية والأدبية، لتشكل الدارة 

منارة ثقافية تبث الوعي وتسهم في تغذية الأجيال بمعارف أساسية، 

نات التطرُّف والإرهاب. وتحديدًا في ظرف سياسي دقيق يعاني مكوِّ

إبداع وتوعوية

الفنانة »صفية بن زقر« مسارين أساسيين؛ مسار  لقد صنعت 

إيجابية  ديمومة  يشكل  الذي  التوعوي،  والمسار  المهم،  الفني  الإبداع 

من  أساسية  مجموعة  مع  أسهمت  أنها  كما  السعودي.  المجتمع  في 

السليم،  ومحمد  رضوي،  عبدالحليم  منهم:  السعوديين؛  الفنانين 

وطه  موصلي،  ومنيرة  اليحيا،  وعبدالجبار  الحماد،  وعبدالعزيز 

الصبان وآخرون، في إيجاد منظومة تشترك في معاينة هموم ثقافية 

تطمح إلى نشر الفنون بين الناس. ونرى أنَّ الحياة الثقافية السعودية 

الآن في حركة دائمة من معارض وأمسيات ونشر، وهذا المؤشر يقدم 

بعض  على  مؤثراته  إلى  وصوًال  الشعب  لهذا  مهمة  جمالية  وجبة 

المجتمعات العربية.

من الظلم أن يصفها بعض الكتاب بأنها »ماتيس السعودية«، 

مختلفة  لطبيعة  لتخلص  جوارحها  إلى  أنصتت  التي  الفنانة  فهي 

إليه »ماتيس«، فقد تأملت مناخات الاحتفالات الشعبية  عما ذهب 

والمناسبات،  الأعياد  في  شعبية  وتقاليد  رقصات  من  السعودية 

لتعكسها في أعمالها بحسٍّ يمتلك رهافة صادقة، بل شكلت العين 

ها الجمالي، فلها  النقية للتعريف بطبيعة المجتمع السعودي عبر نصِّ

ها في التعامل مع موضوعات شربتها عينها مبكرًا، بل  أسلوبية تخصُّ

مارستها وساهمت فيها عبر طقوس المجتمع السعودي، فهي الأصدق 

تنبض  زالت  ما  خالدة  أعمال  عبر  الطقوس  تلك  صياغة  إعادة  في 

القادمة.  الأجيال  مدى  على  مهمة  بصرية  ذاكرة  لتشكل  بالحياة، 

لم تترك »صفية بن زقر« مكانًا إلا واختبرته عبر مادة الرسم، فنرى 

يتعرف  حيث  القديمة،  السعودية  العمائر  طبيعة  تعكس  أعمالها 

الناظر إلى أعمالها طبيعة تلك العمائر، والمواد المستخدمة فيها. 

حالة شعرية 

ترصد من خلاله  لدى صفية هو حالة شعرية وشعورية  المكان 

وتفاصيل  الأسواق  في  البشرية  الحشود  وحركة  الأطفال  تفاصيل 

حركة الشارع، مؤكدة على طبيعة خاصة في الغنى اللوني، فهي من 

نات بامتياز، فاللون بالنسبة لها أساس مهم  الفنانات العربيات الملوِّ

في أعمالها؛ ألوان ذات زخم له حضوره الطاغي. والمكان هو البيئة 

المهمة التي تضم تلك الطقوس، حيث ترصد الاحتفاليات العفوية 

جانب  إلى  النجدية  العرضة  رقصة  أعمالها  في  فنرى  للناس، 

هودج مزخرف اتصفت به الفنون الشعبية السعودية.

عن  التعبير  في  الصدق  إلا  تمتلك  لا  فنانة  إنها   

مجتمعها الذي تنتمي إليه، فوثقت بأسلوبها الخاص: 

لم تكن »بن زقر« رائدة على مستوى 
السعودية، بل هي من الرائدات العربيات 
على مستوى الفن التشكيلي النسوي، 
فهي من أُوليات النساء اللواتي درسن 

الفن الذي أسس لحالة مهمة في الحركة 
النسوية السعودية في عدة مجالات



82

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

لعل واحدًا من أكثر الأسئلة شيوعًا فيما يخص حضور الآداب العالمية والتواصل معها عربيًّا، هو: 

أين الأدب الروسي اليوم؟ لماذا لم نعد نقرأ أعماًال لكُتاب جدد يختلفون في حساسياتهم وفي رؤاهم 

عن تلك النخبة من الأسماء التي اكتسحت أعمالها المشهد الأدبي العربي عقودًا، وأثرت فيه على 

نحو عميق؟ ألم يعد الروس يكتبون أدبًا في مستوى ما قدّمه تورغينيف ودوستويفسكي وتولستوي 

وتشيخوف وباسترناك وأخمتوفا وماياكوفسكي وسواهم من أسماء تنتمي إلى تلك الحقبة أو غيرها 

من الحقب اللاحقة؟ أم أن الترجمة إلى العربية تعيش حاًال من الركود لأسباب قد تخصّ خيارات دور 

النشر أو قلة حيلة المترجم؟

»الفيصل« تنشر هنا مقالين لاثنين من المتخصصين في الترجمة عن الروسية، ومقاًال ثالثًا يتناول 

شخصية بوتين وصعود نجمه السياسي، على اعتبار أنه لا يمكن فصل الأدبي عن السياسي.

أين الأدب الروسي اليوم؟

قضايا



الأدب الروسي الحديث..
وأسئلة الراهن 

83

اختلفت صورة الأدب الروسي الحديث على مدى ربع قرن منذ زوال الاتحاد السوفييتي بإعلان 

رسمي في 8 ديسمبر 1991م حتى يومنا. ويتفق النقاد الروس على وضع الاتجاهات الأدبية الجديدة 

تحت عنوان عريض هو: »أدب مرحلة التحول« الذي خلع خلال ربع قرن جذوره من الماضي، لم 

الروسي  الأدب  في  الحديثة  الاتجاهات  الحديث عن  يدور  وعندما  واضحة.  دروب  على  بعد  يستقر 

تلك  خلال  ظهرت  التي  المختلفة  والفنية  الفكرية  والنزعات  الظواهر  هو  المقصود  فإن  المعاصر، 

المدة بعد فك الارتباط الوثيق بين الأدب وتوجهات النظام السياسي الحاكم. هو إذن أدب » مرحلة 

إلى ماذا وإلى أين؟ الإجابة تستدعي أن نعرف ولو في عجالة »التحول من ماذا؟« وقد  التحول«.. 

يكون القارئ على اطلاع بصورة الحريات والثقافة القاتمة في العهد السوفييتي، لكنه على الأرجح 

لم يضع يده على حقيقتين تاريخيتين استندت إليهما السلطة، وشكلتا الأساس الفكري والقانوني 

لملاحقة الإبداع والتنكيل بالأدباء على النحو المروع الذي جرى. 

أحمد الخميسي  مترجم وأكاديمي مصري



84

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

الذي  المطبوعات  قانون  بصدور  خاصة  الأولى  الحقيقة 

به  وأقرت  1917م،  أكتوبر   27 في  الثورة  عقب  الحكومة  نشرته 

وقف نشاط الصحف والمطبوعات »المعادية« وبناء عليه أغلقت 

وخمسين  مئة  من  أكثر  الثورة  عمر  من  الأولين  الشهرين  في 

القانون  ذلك  أن  الثورة  زعيم  لينين  وعد  حينه  وفي  صحيفة. 

أوضاع  تستقر  إن  ما  وأنه  الظروف«  تفرضه  مؤقت  »قانون 

الثورة حتى ينال الشعب »أكثر القوانين تقدمية«. لكن القانون 

الثقافية  الحياة  يحكم  دائم، وظل  قانون  إلى  تحول  »المؤقت« 

إلى  كاملة  عامًا  وسبعين  ثلاثة  السوفييتي  والاتحاد  روسيا  في 

أن صدر قانون جديد للصحافة والمطبوعات في 20 يونيو 1990م! 

. أما في المجال الأدبي  هذا على مستوى الثقافة والإعلام إجماًال

الأول  المؤتمر  في  خت  رُسِّ أخرى  حقيقة  فتبرز 

للأدباء السوفييت عام 1934م، وفيه قام المؤتمر 

بزعامة مكسيم غوركي وأندريه غدانوف بتدشين 

مذهبًا  الاشتراكية«  »الواقعية  ومصطلح  نظرية 

أدبيًّا رسميًّا للإبداع. ومع أن تاريخ الأدب يشير 

للمدارس  السياسية  النظم  انحياز  إلى  دوما 

والاتجاهات الأدبية التي تخدم النظام الحاكم، 

فإنه لم يحدث على امتداد ذلك التاريخ كله أن 

إلا في  أدبيًّا رسميًّا  لنفسها مذهبًا  اتخذت دولة 

الحالة السوفييتية! وكان ذلك يعني فعليًّا أن فتح أي مسارات 

الأدبية-  الدولة  عقيدة  نطاق  -خارج  والأدب  للخيال  جديدة 

خروج على الدولة والنظام السياسي! 

القضاء على حرية الأدب

هكذا قضى قانون الصحافة بشكل عام على حرية التعبير، 

وقضى تبني مذهب أدبي على حرية الأدب وتنوعه، وصودرت 

للسلطة.  واحد  حزب  احتكار  مع  الأدب  وحرية  التعبير  حرية 

الأدبي  »المذهب  وسندان  الصحافة  قانون  مطرقة  بين  وما 

للدولة« طارت رؤوس الأدباء وصودرت أعمال ونفي كُتَّاب إلى 

معسكرات الاعتقال وراحت الدولة تلاحق كل من يفكر أو يشعر 

خارج إطار السياسة الرسمية المعتمدة، وأغلقت 

الجمعيات والروابط الأدبية، وطرد المبدعون من 

وفيما  أرزاقهم  في  عليهم  وضُيِّق  الكتاب،  اتحاد 

لاحت  القاتمة  الصورة  تلك  أثناء  وفي  يكتبون. 

وأرواح  أسماء  والأسى  الموت  ظلال  في  غارقة 

شعراء عظماء مثل: أنا أخماتوفا وزوجها الشاعر 

ملفقة  بتهمة  أعُدم  الذي  غوميليوف  نيقولاي 

أندريه  العبقري  والقاصّ  صورية،  محاكمة  بعد 

بلغاكوف  ميخائيل  المذهل  والروائي  بلاتونوف، 

صاحب الرواية العبقرية »المعلم ومرغريتا« انتهاء 

كان  الذي  زوشنكا  ميخائيل  الساخر  بالكاتب 

يسخر دون توقف من كل المظاهر السلبية، فأجبرته الدولة على 

ضميرها  وطوايا  روسيا  سماء  في  وتأرجحت  والعزلة.  الصمت 

أنشوطة الانتحار مُلتفّة حول أعناق الأدباء، وكان في مقدمتهم 

ديسمبر  في  عليه  عثروا  الذي  يسنين  سيرجي  العظيم  الشاعر 

وقد  »إنترناشونال«  بفندق  حجرة  في  بأنشوطة  معلَّقًا  1925م 

ترك بيتين من الشعر على قصاصة يقول فيهما: »ليس ابتكارًا 

أن تموت وأن تحيا ليس أكثر ابتكارًا«. 

أن يجدوا بعد ذلك فلاديمير ماياكوفسكي  الأوضح دلالة 

الذي حسبوه »شاعر الثورة والطبقة العاملة« منتحرًا برصاصة 

الانفجار الأدبي الروسي في النصف 
الأول من تسعينيات القرن العشرين 

 شتى، كان في مقدمتها 
ًال

سيأخذ أشكا
في ظل التحول التاريخي بروز تيار 

 رايات )الرواية 
ًال

أدبي كامل يتقدم حام
التاريخية( لمراجعة الماضي القاتم، 

وإعادة قراءته على ضوء جديد، ليتلمس 
الحقيقة بين ركام الأكاذيب

فلاديمير ماياكوفسكيسيرجي يسنينأنا أخماتوفا



85

أين الأدب الروسي اليوم؟

الذين  العزل  الأدباء  بمآسي  الأجواء  وتقطر  1930م!  إبريل  في 

الروسية  الشاعرة  فتدخل  الطغيان،  ذلك  كل  فرادى  واجهوا 

لتنهي  بيتها  في  منعزلة  حجرة  إلى  تسفيتايفا  مارينا  العظيمة 

التاسعة  في  وهي  1941م  أغسطس   31 في  بأنشوطة  حياتها 

والأربعين شاعرة ملء السمع والبصر، مخلِّفة وراءها قصائدها 

الشعر والروايات  أما دواوين  الفاجع.  الملهبة ومغزى مصيرها 

خزائن  حبيسة  دفاترها  ظلت  فقد  عنها  المرضي  غير  والقصص 

حديدية لأكثر من ثلاثين عامًا في مقرّات اتحاد الكتاب! ولم ينجُ 

ن أصحابها من تهريبها إلى خارج  منها سوى الأعمال التي تمكَّ

روسيا بمعجزة فطُبعت ونُشرت هناك. 

بعد موت الزعيم السوفييتي ستالين وصل زعيم جديد إلى 

بوادر  نيكيتا خروتشوف، ومعه ظهرت  الحكم عام 1955م هو 

لسماح  نظرًا  الثلوج«  »ذوبان  بمرحلة  عُرفت  صغيرة  انفراجة 

الرقابة بنشر رواية إيليا إهرنبورغ »ذوبان الثلوج«، لكن سرعان 

بعد  ثانية  الصقيع  الثلوج في  لتتجمد  الانفراجة  تلك  ت  سُدَّ ما 

أن نشر ألكسندر سولجينتسين روايته الشهيرة: »يوم في حياة 

إيفان دينيسوفيتش« عام 1962م راصدًا فيها بشاعة معسكرات 

الاعتقال، ثم أعقبها بعمله الكبير: »أرخبيل غولاغ« في 1965م 

إليه  المعتقلين  رسائل  واقع  من  فيه  وسجل  المعتقلات(  )جزر 

عمليات التنكيل البشعة من عام 1918م إلى 1956م، وتمكن من 

رواية:  مع  حدث  كما  نُشرت  حيث  باريس  إلى  الرواية  تهريب 

باسترناك  تأليف  زيفاغو«  »دكتور 

وغيرها. ولا يستنكف الزعيم السوفييتي 

 7 في  التصريح  عن  بريجنيف  ليونيد 

يناير 1974م داخل اجتماع رسمي وعلنًا 

بأن روايات سولجينتسين تمثل »هجاء 

ا للسوفييت.. ومن ثم فإن لدينا كل  فظًّ

المسوغات الكافية لوضعه في السجن«! 

تحكم  الحزبية  البيروقراطية  وتظل 

ظهرت  أن  إلى  الخوف  وتشيع  وتنفي 

البناء(  إعادة  )سياسة  البيرسترويكا 

وسلاسلها،  قيودها  فك  في  الكلمة  فتشرع  1987م،  يونيو  في 

وتتقدم الحقيقة لتعلن عن نفسها سياسيًّا وأدبيًّا. 

إبداع بلا ضفاف

من  الانتقال  مرحلة  هي  إذن  الأدبي  التحول«  »مرحلة 

إلى  للأدب  خاصة  رؤية  وفرضه  السياسي  النظام  استبداد 

التعددية السياسية وإلى إبداع بلا ضفاف على مستوى الشكل 

النصف  في  يحدث  أن  تمامًا  مفهومًا  يصبح  لهذا  والمضمون. 

على  الرقابة  وقف  بعد  العشرين  القرن  تسعينيات  من  الأول 

الأدب ما أسماه أحد الكتاب »انفجارًا أدبيًّا في كل الاتجاهات«. 

وقد اتخذ ذلك الانفجار أشكاًال شتى، كان في مقدمتها في ظل 

رايات  حامًال  يتقدم  كامل  أدبي  تيار  بروز  التاريخي  التحول 

قراءته على  وإعادة  القاتم،  الماضي  لمراجعة  التاريخية(  )الرواية 

ضوء جديد، ليتلمس الحقيقة بين ركام الأكاذيب. لهذا يرصد 

النقاد 12 رواية من أصل 20 رواية تُدوولت في روسيا عام 2016م 

تاريخية؛  شبه  روايات  أربع  جانب  إلى  تاريخية  روايات  هي 

منها: »يوم من أوبرشنيك« تأليف فلاديمير سوروكين، وأيضًا 

رواية »‬حلم حياة سوخانوف« ‬لأولغا غروشين، وتتناول وضع 

لموسكو«  السري  »‬التاريخ  ورواية  السوفييتي،  العهد  في  المرأة 

موسكو  حياة  الكاتبة  تستعرض  وفيها  سديا،  يكاترينا  ‬تأليف 

لزاخار  رواية »سانيكا«  العشرين، وأخيًرا  القرن  في تسعينيات 

بين  عالق  شخص  عن  بريلبين 

عهدين الماضي الشيوعي والحاضر 

رواية  فازت  كما  الرأسمالي. 

المسماة  كوليادينا  يليينا  الكاتبة 

البوكر  بجائزة  المزهر«  »الصليب 

وفيها  2010م،  عام  في  الروسية 

مباشرة على مواد  الكاتبة  تعتمد 

السابع عشر  القرن  من  أرشيفية 

فتاة شابة  إحراق  أحداث  تسجل 

بتهمة مزاولة السحر.‬‬‬‬

فلاديمير سوروكينألكسندر سولجينتسينمارينا تسفيتايفا



86

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

 الاتجاه التاريخي ظهر أيضًا في رواية الكاتب المعروف فيكتور 

من  الحروب  جوهر  تعري  التي  والقتلى«  »الملعونون  أستافييف 

الرواية  لت  حوِّ وقد  جرى،  ما  كل  في  النظر  وتعيد  الداخل، 

الفني،  موسكو  مسرح  على  2010م  عام  في  عرضت  مسرحية  إلى 

ولاقت رواجًا كبيًرا. ولعل أبرز ما يشير إلى اتجاه الرواية الروسية 

التاريخ بقوة هو منح جائزة نوبل للكاتبة سفيتلانا  الحديثة إلى 

الصحفي  الطابع  من  الرغم  وعلى  2016م،  عام  ألكسيفتش 

لأعمالها، فإنها تصبّ في مراجعة التاريخ السوفييتي، كما فعلت 

التي تصنع  المادة  بالزنك هو  والمقصود  الزنك«  »أبناء  روايتها  في 

منها توابيت جثث الجنود الروس العائدة من أفغانستان خلال 

الحرب السوفييتية هناك ما بين عامي 1979- 1989م. إذن تلوح 

الرواية التاريخية كأحد أهم التيارات الأدبية الروسية الحديثة، 

أن  عليه  أن  الإنسان  يجد  ومبرر حينما  مفهوم  ذلك  أن  وأعتقد 

يعيد بناء تاريخه من منظور آخر أدبيًّا وفكريًّا وسياسيًّا. 

على صعيد آخر، لا يمكن تجاهل حقيقة أن التيار الأدبي 

الروايات  أي  الجماهيري:  التسلية  أدب  تيار  هو  رواجًا  الأكثر 

العلمي.  والخيال  الجنسية  الغرائز  وروايات  البوليسية، 

النظرة السوفييتية السابقة إلى  الهائل إلى  الرواج  ويعود ذلك 

أنه »غير  الذي حظرته على أساس  الأدب  النوع من  مثل ذلك 

للقراء على مدى  متاحًا  عمليًّا  يكن  لم  فإنه  ثم  ومن  هادف«، 

أكثر من سبعين عامًا. وهي النظرة التي تجاهلت أن ذلك الأدب 

الجماهيري بأنواعه خاطب ويخاطب دومًا حاجة 

بدرجة  أعبائه  من  التخفف  إلى  الملحّة  الإنسان 

غرق  لهذا  الفن.  أعماق  بكل  وليس  الفن،  من 

قراءة  في  الفكري  الانفتاح  مع  الروسي  القارئ 

روايات أغاثا كريستي، وشرلوك هولمز، وجيمس 

ذلك  في  الترجمة  عجلة  بقوة  ودارت  تشيس، 

الاتجاه المربح، على الرغم من أن ذلك النوع ليس 

كتبه  أن  سبق  فقد  الروسي،  الأدب  على  جديدًا 

ودانييل  ليونوف،  مثل:  أدباء  الأربعينيات  في 

في  أما  وغيرهما.  السبعينيات،  في  كاريتسكي 

السنوات الأخيرة فقد ظهرت كاتبة مثل ألكساندرا ماريننا منذ 

التي  بولينا داشكوفا  والكاتبة  »الفصيح«،  بروايتها  عام 1995م 

وصلت مبيعات إحدى رواياتها إلى عشرة ملايين نسخة! ومن 

أشهر أعمالها رواية »خطوات الجنون الخفيفة«، وهناك أيضًا 

بوريس أكونين ومن أشهر رواياته »مهمات خاصة« و»عشيقة 

بيروموف  نيك  برز  العلمي  الخيال  مجال  وفي  وغيرها.  الموت« 

صاحب روايتي »وحدة الساحر« و»حارس السيوف«، وغيره. 

وإذا نحينا جانبًا تياري »الرواية التاريخية« و»أدب التسلية 

الجماهيري« وهما الأكثر انتشارًا وتحددًا شكًال ومضمونًا، فإن 

»ما  هو  الأخرى  الأدبية  التيارات  يجمع  الذي  العريض  العنوان 

بعد الواقعية« وفي مقدمتها الواقعية السحرية، والسوريالية، 

والفانتازيا، والعودة إلى الأساطير مادة للعمل الروائي، وأيضًا 

التيار المعروف باسم »Nonfiction« )ضد القصة أو اللاقصصي( 

حيث يختلق الكاتب سيًرا ذاتية لشخصية من العظماء. ولعل 

أبرز نموذج على ذلك النوع رواية الكاتب بافل باسينسكي المسماة 

»ليف تولستوي. الهروب من الجنة« وفيها يتخيل الكاتب وفق 

قصة هروب الكاتب العملاق تولستوي منذ مئة عام من بيته في 

، وهي من الأحداث العائلية القليلة  ضيعته »ياسنايا بوليانا« ليًال

ا التي أصبحت جزءًا من تاريخ الأدب العالمي واهتماماته. وقد  جدًّ

أصبحت هذه الرواية أفضل كتاب بيع في معرض الكتاب الدولي 

الروسي بموسكو عام 2010م. 

بوريس أكونينبولينا داشكوفادوستويفسكي



87

أين الأدب الروسي اليوم؟

وتشارك أجيال مختلفة في خلق »أدب ما بعد الواقعية« من 

السوفييتية  الحقبة  عاصروا  الذين  الستينيات  أدباء جيل  بينها 

مثل: فاضل إسكندر، وفالنتين راسبوتين، وفاسيلي أكسيونوف، 

تاكورييفا،  فيكتوريا  مثل:  السبعينيات  جيل  وأدباء  وغيرهم، 

الأدباء  جيل  فهو  الثالث  الجيل  أما  وغيرهما.  بيتوف،  وأندريه 

إعادة  السوفييتي، مع سياسة  الاتحاد  زوال  بعد  الذين ظهروا 

تاتيانا تولستايا بمجموعاتها  البناء )بيرسترويكا( وفي مقدمتهم 

وأيضا  »الدائرة«،  ومجموعة  البيضاء«  »الجدران  القصصية 

وهو  وغيرهم.  سوروكين،  وفلاديمير  بيليفن،  فيكتور  الكاتب 

الأدب،  على  الرقابة  يعرف  لا  عصر  في  يكتب  بدأ  الذي  الجيل 

فاستهواه ما يسمى بتحطيم الطواطم المقدسة، أي الخوض في 

كل ما كان محظورًا بشأن الجنس والعقيدة والسياسة. 

الخروج على النظرة التقليدية

تمامًا،  آخر  جيل  من  أدباء  تألق  الماضي  القرن  نهايات  عند 

لعلهم أكثر أبناء الجيل الحديث موهبةً واقتدارًا، مثل: سيرجي 

زاخار  المبدع  الكاتب  وأيضًا  كوتشيرجين،  والروائي  شارغونوف، 

الروسي«  »البوكر  بجائزة  »الخطيئة«  روايته  فازت  الذي  بريليبين 

البوكر  جائزة  لنموذج  وفقًا  روسيا  في  1991م  عام  تأسست  التي 

عام  منذ  روسيا  في  ضخمة  أدبية  جائزة  أول  بصفتها  البريطانية 

ا لأولئك  الجائزة تولي اهتمامًا خاصًّ النقاد أن  1917م، وقد لاحظ 

الجيل  ذلك  أبناء  عند  التقليدية.  النظرة  الذين خرجوا عن طوع 

الذي بدأ الإبداع من دون رقابة، وفيما يكتبونه، سنشهد بقوة تلك 

المرتكزات الفكرية التي تتقاسمها حركات أدبية عديدة في العالم، 

وفي مقدمة تلك المرتكزات الإيمان بأن عهد الأيديولوجيا والقضايا 

وتبدل،  اهتز  قد  الوطن  معنى  وأن  زمن،  من  ولى  قد  الكبرى 

ولم يعد من الممكن التعلق بنموذج أو مثال يحتذى، ولا الحلم 

بعالَم فاضل، فقد سقط كل المثل، وأن معركة الأدب الوحيدة 

الحميمة،  ذكرياته  عالم من  وداخله، وفي  الإنسان  بين  ما  تدور 

الأعمال،  تلك  في  الشكل  على  ز  يُركَّ ما  كثيًرا  ولهذا  وهواجسه، 

والأنا، والدوران المنهك حول الذات كنقطة انطلاق لأي شيء، مع 

يبقى التحدى الأكبر أمام الجيل الجديد 
 في العثور 

ًال
من الكتاب الروس متمث

على الطريق الذي يمتد من إنجازات 
الأدب الروسي الكلاسيكية العظيمة 
مفضيًا في الوقت ذاته إلى مسارات 

جديدة وآفاق رحبة، تضيف الجديد إلى 
دفتر التفاعل الثقافي العربي الروسي

إدارة الظهر للعالم الواقعي بمعناه القديم الاعتيادي، فإن كان 

ى فإنه الصراع بين حرية الذات الإنسانية والنظم  ثمة صراع قد تبقَّ

الشمولية التي تسحق الإنسان أينما كانت، ولعل أبرز ممثلي ذلك 

الاتجاه هو فيكتور بيليفين رغم انتمائه لجيل سابق. وسينتبه من 

يتابع إلى أن الرؤى الفكرية والفلسفية العامة التي امتاز بها الأدب 

التحول«،  »مرحلة  أدب  في  تمامًا  غربت  قد  الكلاسيكي  الروسي 

فلم يعد يلوح أديب مثل ليف تولستوي صاحب الحرب والسلام 

يكون،  أن  ينبغي  وكيف  للعالم،  والفلسفية  الأخلاقية  ونظرته 

ولا دوستويفسكي الذي حسب أن »الجمال سينقذ العالم« وأن 

»الشفقة« وحدها هي القانون الذي يحكم الكون. لن نرى في أدب 

»مرحلة التحول« نظرة شاملة للإنسان والكون إنما مجرد السير 

المنهك بحثًا عن نور وأمل، وبحثًا عن هوية في عالم تتداعى فيه 

الهويات القومية والفكرية. 

التفاعل الثقافي العربي الروسي

يبقى التحدي الأكبر أمام الجيل الجديد من الكتاب متمثًال 

الروسي  الأدب  إنجازات  من  يمتد  الذي  الطريق  على  العثور  في 

الكلاسيكية العظيمة مفضيًا في الوقت ذاته إلى مسارات جديدة 

العربي  الثقافي  التفاعل  دفتر  إلى  الجديد  تضيف  رحبة،  وآفاق 

الروسي الذي كتبت أول سطوره مع دخول الإسلام آسيا الوسطى 

المتاخمة لروسيا في القرن السابع الميلادي، وجنوب روسيا نفسها 

تاتيانا تولستاياليو تولستوي ألكسندر بوشكين



88

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

زوال الاتحاد السوفييتي أوقف الترجمة إلى العربية
التاريخية السابقة على الترجمة، وقد  الثقافي، ورسخت العلاقات  التفاعل  لا شك أن حركة الترجمة قد قامت بدور كبير في 

بدأت تلك الحركة في روسيا فعليًّا في القرن 18 عندما أمر القيصر بطرس الأكبر )1672- 1725م( في خضم بناء دولة حديثة بنسخ بقايا 

الكتابات العربية المحفوظة في مدينة بلقار ذات الأغلبية المسلمة وترجمة تلك الكتابات، ثم إنشاء أولى مدارس المستعربين، ودخول 

بدأ  1804م  عام  وفي  وغيرها.  أستراخان  مثل  الروسية  المدن  بعض  في  الثانية  يكاترينا  عهد  الثانوي  التعليم  مناهج  في  العربية  اللغة 

تدريس اللغات الشرقية في الجامعات الروسية وأنشئ أول قسم للغة العربية. وبدأت تتسع حركة ترجمة الفكر والأدب من العربية. 

الكريم  القرآن  الذي عُدت ترجمته  الكبير أغناتيوس كراتشكوفسكي )1883- 1951م(  وشهدت تلك الحركة وثبة على يدي المستشرق 

أدق ترجمة أكاديمية مقارنة بما سبقها من محاولات، كما ترجم أعدادًا كبيرة من الأعمال العربية، 

وأشرف على إصدار »ألف ليلة« ونشر العديد من الدراسات والأبحاث المهمة قبل ثورة أكتوبر 1917م، 

منها: »تشيخوف في الأدب العربي«، و»الأدباء الروس في العالم العربي« وغيرهما، وساعده في ذلك 

زيدان  وجورجي  تيمور  ومحمود  حسين  طه  خلالهما  والتقى  العربية،  البلدان  في  عامين  قضى  أنه 

وآخرين من رواد النهضة الثقافية. 

وظهور  1917م  ثورة  ومع  كراتشكوفسكي،  بأعمال  الحقيقية  الترجمة  لحركة  التأريخ  ويمكن 

الدولة السوفييتية بثقل مصالحها الاقتصادية والعسكرية تأسست عدة دور نشر في روسيا، عكفت 

)قوس قزح(، و»دار مير«  رادوغا«  التقدم«، و»دار  »دار  العربية، وفي مقدمتها  الآداب  ترجمة  على 

لأعمال  ممتازة  ترجمات  ور  الدُّ تلك  وقدمت  )العلم(،  ناؤوكا«  »دار  في  العربي  والقسم  )السلام(، 

عمالقة الأدب الروسي: تورجنيف وتشيخوف، قام بها الأديب العراقي المعروف غائب طعمة فرمان، 

رحلة  ذلك  بعد  جاءت  ثم  بالقوقاز،  والشيشان  داغستان  في 

ابن فضلان إلى روسيا مطلع القرن العاشر )922م( حين وصلها 

مبعوثًا من بغداد لنشر الإسلام، وكتب كتابه المسمى »رحلة ابن 

للمرة  الروسي  الشعب  صورة  فيه  وقدم  الفولغا«،  إلى  فضلان 

الأولى إلى العرب. وفي المقابل قدم الرحالون الروس صورة العرب 

إلى روسيا لأول مرة في كتاب »رحلة إيغومين دانييل إلى الأراضي 

المقدسة في القرن 12«. وكان ذلك هو التعارف الأول بين الثقافتين، 

ومع نشأة الأدب الروسي ظهر أثر الثقافة العربية بقوة لدى أمير 

الشعراء الروس ألكسندر بوشكين )1799- 1837م( مؤسس الأدب 

الروسي مسرحًا وشعرًا وروايةً وقصةً، فقد قرأ بوشكين القرآن 

الكريم مترجمًا باللغة الفرنسية واللغة الروسية، وبلغ من تأثره 

شعوب  بين  منفيًّا  كان  حين  مرتًال  إليه  الاستماع  طلب  أنه  به 

الكريم«  القرآن  من  »قبسات  قصيدته  كتب  ثم  المسلمة،  آسيا 

عام  »ليال مصرية«  في تسعة مقاطع عام 1824م، وكتب لاحقًا 

1835م، وفي ذلك الوقت تحديدًا يطلب محمد علي باشا مؤسس 

المصريين  تعليم  تساعده في  أن  روسيا  الحديثة من  نهضة مصر 

ذلك  ويتصل  السودان.  رمال  من  الذهب  لاستخراج  »التعدين« 

تولستوي  ليف  العملاق  الروائي  فيعكف   ،19 القرن  في  التفاعل 

من  وسلم  عليه  الله  صلى  الرسول  أحاديث  بعض  ترجمة  على 

الروسية، ويصدرها عام 1909م في كتاب بعنوان:  الإنجليزية إلى 

»حكم النبي محمد« مقدمًا لها بدفاع حار عن الإسلام. وعندما 

عبده  محمد  الإمام  له  كتب  حقوقه  تولستوي  الكنيسة  حرمت 

أبو بكر يوسفغائب طعمة فرمان فاضل إسكندر



89

أين الأدب الروسي اليوم؟

والدكتور أبو بكر يوسف، وغيرهما، وعلى صعيد آخر استطاع المستعربون الروس أن يقدموا للقارئ الروسي معظم الأعمال العربية 

المهمة بالروسية: رواية »زينب« لهيكل، وقصص محمد ومحمود تيمور، وعبدالرحمن الشرقاوي، ونجيب محفوظ، وبهاء طاهر، 

وتوفيق الحكيم، ويوسف إدريس، وطه حسين، بل استطاعت المستشرقة الكبيرة فاليريا كيربتشنكو أن تترجم كتاب »تخليص الإبريز 

في تلخيص باريز« لرفاعة الطهطاوي وأن تنشره منذ عامين.

 لكن حركة الترجمة تلك توقفت تقريبًا مع زوال الاتحاد السوفييتي وتراجع المصالح الروسية في العالم العربي؛ بسبب توقف 

دعم الدولة للمؤسسات الثقافية نهائيًّا، فوجد معظم المستعربين أنفسهم مرغمين على العمل في مؤسسات تجارية خارج نطاق 

العلم واللغة. بينما بدأت حركة الترجمة عندنا من الروسية إلى العربية في وقت متأخر، مطلع القرن العشرين، لكن الترجمات كلها 

كانت نقًال من لغة وسيطة فرنسية أو إنجليزية، إلى أن ظهر في منتصف الستينيات عدد من الأساتذة العرب الذين أنهوا تعليمهم في 

روسيا، فأخذت تظهر للمرة الأولى ترجمات أدبية عربية مباشرة من الروسية تفادت كل أخطاء الترجمة من لغات وسيطة. 

إلا أن حركة الترجمة عندنا من الروسية إلى العربية قد توقفت عندنا هي الأخرى تقريبًا، وهذا لأن سلسلة الدارسين العرب في 

روسيا قد انقطعت منذ نحو عشرين عامًا، بعد أن توقفت روسيا عن تقديم المنح الدراسية المجانية، مع هزال البعثات العلمية العربية 

إلى روسيا، بحيث لم يبق على الساحة الثقافية إلا عدد قليل من المترجمين العرب الأكْفاء ممن تعلموا في الستينيات والسبعينيات من 

القرن الماضي. من ناحية أخرى فإن أجور الترجمة الزهيدة نسبيًّا مع مشقة الترجمة أجبرت الكثيرين على تغيير مسارهم. ومع ذلك 

يظل الأمل في أن التفاعل الثقافي الروسي العربي سيعثر على طريقه لتستمر الثقافة والأدب في القيام بما قال عنه تولستوي »التعارف 

  . الروحي بين البشر«، ويتزايد هذا الأمل بعد أن تحرر الأدب الروسي من أقدام الرقابة والاستبداد التي داسته طويًال

ذات يوم قال الشاعر الداغستاني الكبير أبو طالب غفوروف: »لا تطلق رصاص مسدسك على الماضي لكي لا يفتح المستقبل عليك 

نيران مدافعه«، وقد داست المرحلة السوفييتية بعنف على زهور كثيرة، وآمال كبيرة، وسحقتها، فأخذ الأدب الروسي الحديث الآن 

يفتح عليها نيرانه وهو يجول بعينيه بحثًا لنفسه عن درب تستقر عليه قدماه. 

ا مع مشقة  أجور الترجمة الزهيدة نسبيًّ
الترجمة أجبرت الكثيرين على تغيير 

مسارهم. ويظل الأمل في أن التفاعل 
الثقافي الروسي العربي سيعثر على 

طريقه لتستمر الثقافة والأدب في 
القيام بما قال عنه تولستوي »التعارف 

الروحي بين البشر«

رسالة بالفرنسية يهون فيها عليه قائًال له: »وإن أكبر جزاء نلته 

على متاعبك في النصح والإرشاد هو هذا الذي يسميه الغافلون 

بالحرمان والإبعاد، فليس ما حصل لك من رؤساء الدين سوى 

اعتراف منهم أعلنوه للناس أنك لست من القوم الضالين«. ويرد 

تولستوي برسالة على خطاب الإمام. 

ومع بدايات تبلور الثقافة المصرية القومية في ظل ثورة 1919م 

بين  ولدت  القصيرة  القصة  إن  حقي:  يحيى  الكبير  الأديب  يقول 

إن  الروسي، حتى  تشيخوف  وأنطون  الفرنسي  موباسان  جناحي 

أنصار  فريقين:  المقاهي  في  يجلسون  كانوا  السنوات  تلك  أدباء 

عيسى  الأخوين  قصص  تخلو  ولا  موباسان.  وأنصار  تشيخوف، 

عبيد وشحاتة عبيد )1920م( من الإشارة إلى المرأة الروسية ودورها 

ودعوة المصريات للاقتداء بها. وعندما بلغ نجيب محفوظ عامه 

التسعين وكان نظره وسمعه قد ضعفا، سألته إحدى الصحف 

المتأخرة، فأجاب:  السن  يذكرها في هذه  زال  ما  التي  الرواية  عن 

»الحرب والسلام لتولستوي«. كما تأثر نعمان عاشور في مسرحيته 

»الناس اللي تحت« بمسرحية مكسيم غوركي »الحضيض«، وتأثر 

يوسف إدريس بتشيخوف، واستمر ذلك التفاعل إلى يومنا أحيانًا 

بقوة وأحيانًا بضعف لكن من دون انقطاع. 

الأدب  في  لنا  مجهولة  كثيرة  صفحات  هناك  زالت  وما 

الروسي، بعضها كتبها رحّالون إلى منطقة الخليج في القرن 17، 

أن  مثلما  والتعرف،  بالاكتشاف  أخرى جديرة  و18، وصفحات 

العربية  والدراهم  الدنانير  تكتشف  اليوم  حتى  زالت  ما  روسيا 

الذهبية في المناطق الشمالية بها.



قضايا

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

90

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

90

محنة الكتّاب الروس مع قادة الكرملين..

 من لينين إلى بوتين

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الرأي والتعبير، وينددون  ينادون بحرية  السلطة في روسيا  البلاشفة قبل استيلائهم على  كان 
بالرقابة المفروضة على المطبوعات، واضطهاد الكتاب والشعراء والمفكرين. ولكنهم بعد وصولهم إلى 
السلطة تناسوا شعاراتهم الديماغوجية، ومارسوا أعتى أنواع الرقابة على المطبوعات، واضطهدوا كل 
مفكر ومبدع لا يخضع لمقاييس الحزب الحاكم الأيديولوجية. واتخذ العلماء والأدباء الروس المعروفون 
مواقف متباينة من النظام الجديد. هاجر عدد كبير منهم إلى البلدان الأوربية، أما معظم الباقين فقد 

اتخذ موقف التوجس والانتظار. ولم يؤيد الثورة البلشفية إلا عدد قليل من المفكرين والأدباء.

جودت هوشيار   كاتب عراقي

فلاديمير بوتين، وجوزيف ستالين، وفلاديمير لينين



9191

أين الأدب الروسي اليوم؟

9191

السلطة  قامت  1922م  عام  في 

خيرة  من  نخبة  بترحيل  السوفييتية 

الروس  والأدباء  والفلاسفة  المفكرين 

الخارج،  إلى  الجديد  للحكم  الرافضين 

بـ»باخرة  بعد  فيما  سميت  باخرة  في 

وأعقبتها  شخصًا،   160 تضم  الفلاسفة« 

تروتسكي  برّر  وقد  مماثلة.  أخرى  بواخر 

في  الكبار  القادة  أحد  يزال  لا  -وكان 

الجماعي  الترحيل  البلشفي- هذا  النظام 

لأنه  الناس؛  هؤلاء  نرحل  »إننا   : قائًال

ليس ثمة مبرر لإعدامهم، ولكننا لا نحتمل بقاءهم«.

آلة القتل الستالينية

جوزيف  استطاع  1924م  عام  أوائل  في  لينين  وفاة  بعد 

ستالين، الذي كان أحد قادة السلطة الجديدة، تشديد قبضته 

وتصفيتهم،  منافسيه  على  بالقضاء  تدريجيًّا  الحكم  على 

زاوية  كل  في  يرى  الشمولي  النظام  كان  الآخر.  بعد  الواحد 

كل  وكان مصير  إمبريالية.  مؤامرة  كلمة حق  ا، وفي كل  عدوًّ

كاتب أو شاعر ينتقد النظام هو الإعدام أو الاعتقال والنفي إلى 

أقاصي سيبيريا. في 15 أغسطس 1934م أرسل ستالين تعليمات 

سرية إلى لازار كاغانوفيج أحد أقطاب النظام السوفييتي حول 

كيفية التعامل مع الأدباء يقول فيها: »ينبغي التوضيح لكل 

الأمر  وحدها هي صاحبة  للحزب  المركزية  اللجنة  أن  الأدباء، 

عليهم  وينبغي  الأخرى،  المجالات  في  كما  الأدب،  في  والنهي 

الخضوع لها من دون مناقشة«. لكن ستالين كان في حاجة إلى 

واجهة ثقافية أمام العالم، ولم يجد خيًرا من غوركي –الذي 

كان قد غادر روسيا عام 1921م، بعد خلافه مع لينين- للقيام 

بهذا الدور، واستطاع إقناعه بالعودة إلى روسيا. لم تكن صحة 

غوركي في سنواته الأخيرة على ما يرام، وتوفي عام 1936م؛ مما 

المستقلين، لأن غوركي  والشعراء  للكتاب  كبيرة  شكل صدمة 

بستالين-  وعلاقته  المعنوي  ونفوذه  الكاريزمية  -بشخصيته 

كان حاميًا لهم من الاضطهاد. وحدث ما كان يخشاه الكتاب 

المستقلون؛ إذ طحنت آلة القتل الستالينية في السنوات التالية 

خبرة الكتاب والشعراء والفنانين. وحظرت السلطة نتاجاتهم 

وأزالت أسماءهم أينما وردت.

فترة ذوبان الجليد

بعد وفاة ستالين ببضع سنين حلت فترة »ذوبان الجليد«، 

التي  )1954-1964م(  العشر  للسنوات  الرسمي  الاسم غير  وهي 

البلاد.  في  الحكم  1971م(   -1894( خروتشوف  نيكيتا  فيها  تولى 

للحزب  العشرين  )المؤتمر  انعقاد  شهدت  قصيرة  فترة  وكانت 

الذي  الشهير  خروتشوف  وخطاب  1956م،  عام  الشيوعي( 

كشف فيه النقاب عن جرائم ستالين.

الاعتبار  بإعادة  الثقافية  الحياة  في  الفترة  هذه  تميزت 

الشعراء  ضمنهم  ومن  الشمولي  العهد  ضحايا  معظم  إلى 

والكتاب، وإطلاق سراح المعتقلين منهم، وتخفيف الرقابة على 

المطبوعات والمسرح والسينما والفنون الأخرى؛ إذ أصبح ممكنًا 

تسليط بعض الضوء على الجوانب السلبية للواقع السوفييتي.

الرئيس  المنبر  الأدبية  الجديد«  »العالم  مجلة  وأصبحت 

الأدبية  الأعمال  العديد من  المجلة  الأحرار؛ حيث نشرت  للكتاب 

الإنسان«  يعيش  وحده  بالخبز  رواية »ليس  منها:  المتميزة؛ 

»يوم  سولجينتسين  ألكسندر  ورواية  دودنتسوف،  لفلاديمير 

العديد  إلى  ترجمتا  اللتان  دينيسوفيتش«  إيفان  حياة  في  واحد 

من لغات العالم. وفي عام 1957م نشرت في ميلانو رواية بوريس 

باسترناك »دكتور جيفاغو« الذي نال عنها في العام التالي جائزة 

نوبل للآداب. كان بعض المتزمتين في القسم الأيديولوجي للحزب 

كل  وينتهز  الأحرار،  الأدباء  ضد  خروتشوف  يحرّض  الشيوعي 

حين  لهؤلاء  الذهبية  الفرصة  وجاءت  منهم،  للنيل  لهم  هفوة 

شعواء  حملة  لشن  ذريعة  الخارج  في  الرواية  نشر  من  اتخذوا 

ضد باسترناك، وإرغامه على رفض الجائزة. ولكن التيار الليبرالي 

في الآداب والفنون كان يكسب مواقع جديدة كل يوم؛ إذ برزت 

في بداية الستينيات نخبة موهوبة من الكتاب والشعراء الشباب 

الذين شكلوا ظاهرة أدبية جذبت الأنظار. وقد أطلق عليهم النقاد 

اسم »جيل الستينيات« وأصبحوا منابر إبداعية للتعبير عن آمال 

هؤلاء  مشارب  اختلاف  رغم  وتطلعاتهم،  السوفييتي  الشباب 

الأدباء وأساليبهم الأدبية. وقد أسعدني الحظ أن أحضر العديد 

والملاعب  والمسارح  القاعات  في  الجماهيرية  الأدبية  اللقاءات  من 

كل  من  جاؤوا  الذين  الشباب  بآلاف  تغصّ  كانت  التي  الرياضية 

حدب وصوب للاستماع إلى قصائد هذه النخبة المبدعة من الشعراء 

الشباب )يفغيني يفتوشينكو، وروبرت روجديستفنسكي، وأندريه 

فوزنيسينسكي، وبيلا أحمدولينا( وقصص فلاديمير تيندرياكوف، 

وفاسيلي أكسيونوف، وفيكتور أستافيف.

ليون تروتسكينيكيتا خروتشوف

أين الأدب الروسي اليوم؟



92

قضايا

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

92

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

تدخل  من  الفترة  هذه  تخل  ولم 

الكرملين في الشؤون الثقافية، فقد جمع 

الشباب بحضور جمع  الأدباء  خروتشوف 

كبير من أبرز الأدباء السوفييت في إحدى 

قاعات الكرملين عام 1963م؛ لتهديدهم إن 

الاشتراكية.  الواقعية  بمدرسة  يلتزموا  لم 

وقد اعترف خروتشوف لاحقًا في مذكراته 

في  السبعينيات  أوائل  في  نشرت  التي 

في  الأيديولوجي  المسؤول  بأن  الخارج، 

الشباب،  الأدباء  ضد  حرَّضه  قد  الحزب 

وأنه يأسف لذلك. ظلت الرقابة الحزبية والحكومية على الأعمال 

فعلى  أخفّ.  نحو  على  كانت  وإن  مستمرة  والإبداعية  الفكرية 

إيليا  مذكرات  من  كثيرة  فقرات  الرقابة  حذفت  المثال  سبيل 

إهرنبورغ: »الناس والأعوام والحياة« ومن كل الأعمال التي تعبر 

بصدق عن الواقع السوفييتي المرير.

ركود وأدب سري

وتولى  السلطة  عن  خروتشوف  عُزل  1964م،  أكتوبر  في 

ليونيد بريجينيف )1906-1982م( مقاليد الأمور. دشن بريجينيف 

1965م  بين خريف  التعبير. وجرت  بالتضييق على حرية  عهده 

وشباط 1966م محاكمة الكاتبين سينيافسكي ودانيل؛ إذ حكم 

سنوات  خمس  الثاني  وعلى  سنوات  سبع  بالسجن  الأول  على 

ونشرها  المحظورة،  الأدبية  أعمالهم  بعض  تهريب  بدعوى 

نوعين  الفترة  هذه  شهدت  البلاد.  خارج 

من الأدب: أولهما – الأدب العلني الملتزم 

وثانيهما:  الاشتراكية.  الواقعية  بقواعد 

الأدب السري المتداول في الخفاء والمطبوع 

حيث  بدائية،  بوسائل  المستنسخ  أو 

الحديثة  الاستنساخ  أجهزة  تكن  لم 

أشهر  ومن  بعد.  شاعت  قد  والكمبيوتر 

مجلة  الفترة  تلك  في  السرية  المطبوعات 

منها  عدد  أول  صدر  التي  »ميتروبول« 

وأدبية  فكرية  مجلة  وكانت  1970م  عام 

غير دورية.. وقد أثارت المجلة سخط السلطة، فلجأت إلى طرد 

بعض المشرفين أو المساهمين فيها إلى الخارج، وزجّ بعض آخر 

في المصحّات العقلية والنفسية.

ففي  »ميتروبول«،  جماعة  على  الاضطهاد  يقتصر   ولم 

عام 1972م حكم على الشاعر جوزيف برودسكي )1940 – 1996م( 

انتهاء  وبعد  الروسي.  الشمال  أقصى  نائية في  قرية  إلى  بالنفي 

البلاد.  من  وطُرد  منه  السوفييتية  الجنسية  نُزعت  نفيه  مدة 

النشر  عن  الناجمة  السلبية  الآثار  محو  تحاول  السلطة  كانت 

السري بعقد ندوات جماهيرية )تثقيفية( في المصانع ومؤسسات 

الدولة للتنديد بالكتاب المتمردين، والتشهير بهم. والطريف في 

الأمر أن هذه الندوات شكلت دعاية مجانية للأدباء المتمردين. 

وكان كل من لم يقرأ أعمالهم يحاول الحصول عليها بأي ثمن.

البريسترويكا ونشر المحظور 

عام  السلطة  تولى  الذي  غورباتشوف  ميخائيل  كان 

1984م، يدرك أن حظر نشر نتاجات أي كاتب أو شاعر يؤدي 

إلى تعظيم دوره وزيادة تأثيره في مجتمع يعشق قراءة الأعمال 

فت الرقابة الحكومية  الأدبية مثل المجتمع الروسي، ولهذا خُفِّ

نُشرت  البريسترويكا  فترة  خلال  ألُغيت.  ثم  المطبوعات  على 

أهم الأعمال الأدبية المحظورة في الحقبة السوفييتية السابقة 

أجمل  قضوا  أو  ستالين  قتلهم  الذين  والشعراء  للكتاب 

كما  معتقلاته.  في  أعمارهم  سنوات 

النتاجات  كل  الروسي،  القارئ  إلى  عاد 

كانت  الذين  المهجر  لأدباء  الإبداعية 

تستخف  السابقة  الفترات  في  السلطة 

بهم، وتمنع تداول كتبهم داخل البلاد.

وصوله  بعد  يلتسين  بوريس  أراد 

يستنسخ  أن  1991م  عام  السلطة  قمة  إلى 

الليبرالية  التجربة الغربية في الانتقال إلى 

واقتصاد السوق من دون توافر المقدمات 

في  الفوضى  فدبَّت  لذلك،  الضرورية 

الثقافية  الحياة  الفوضى  وشملت  والدولة.  المجتمع  مفاصل 

والفنون. وكان  بالآداب  اهتمامه  يلتسين  يعرف عن  ولم  أيضًا، 

اهتمامات  مقدمة  في  الشعبي  أو  الجماهيري  الأميركي  الأدب 

الروسية  الأعمال  نشر  ترفض  كانت  التي  الروسية،  النشر  دور 

الطريق  وأصبح  السوق.  في  إقباًال  تجد  لا  أنها  بدعوى  الجادة 

الهابطة فنيًّا ونظم  سالكًا أمام كل من يعرف اختلاق القصص 

الشعر الرديء. وجرى إلغاء الدعم الحكومي للاتحادات الأدبية 

والفنية. وكانت فترة انتقالية صعبة يتذكرها الروس بمرارة.

ميخائيل غورباتشوفليونيد بريجينيف

بوريس يلتسين



9393

أين الأدب الروسي اليوم؟

يعقد بوتين بين حين وآخر لقاءات 

مع عدد مختار من الكتاب المعروفين 

لمناقشة بعض القضايا الأدبية، من 

قبيل كيفية الحفاظ على نقاوة اللغة 

الروسية من التشويه والابتذال، أو 

تطوير المقررات الخاصة بالأدب في 

المدارس، أو مشاكل اتحاد الأدباء 

الذي انشطر إلى اتحادات عدة بعد 

تفكك الاتحاد السوفييتي

بوتين يضيق الخناق على الكتاب

حرية  تراجعت  السلطة  زمام  بوتين  فلاديمير  تولي  منذ 

وسائل  كل  وأصبحت  فشيئًا.  شيئًا  تضيق  وأخذت  التعبير 

الإعلام اليوم خاضعة للتوجيهات الرسمية. ولم تبقَ أي قناة 

حكومية،  كلها  وباتت  البلاد،  في  مستقلة  أو  خاصة  تلفزة 

هذه  وتمارس  صارمة.  سياسية  رقابة  برامجها  على  وتُفرَض 

القنوات تضليًال إعلاميًّا واسع النطاق للرأي العام، وتدغدغ 

والمجد  العظمى  بالدولة  التغني  طريق  عن  البسطاء  مشاعر 

الإمبراطوري للأجداد، والقسم الأكبر من برامجها ترفيهيّ، 

موالين  كتاب  مع  لقاءات  وآخر  حين  بين  تقدم  كانت  وإن 

جوائز  بمنحهم  الخاصة  الاحتفالات  تنقل  أو  للسلطة، 

التقديرية.  الدولة 

الاتحاد  تفكك  بعد  ترعرع  الذي  الجديد  الجيل 

يتابع  بل  الجادة،  بالكتب  كثيًرا  يهتم  يعد  لم  السوفييتي، 

والمسلسلات،  للغرب،  المعادية  التلفزيونية  البرامج  بشغف 

الاجتماعي،  التواصل  ومواقع  الرياضية،  والمنافسات 

في  الشاعر  أو  الكاتب  دور  وتراجع  المتعددة.  والوسائط 

المجتمع.

النشر والصحف والمجلات ومن   ثمة عدد كبير من دور 

الاستقلالية،  تدعي  التي  )السميكة(  الأدبية  المجلات  ضمنها 

عشرات  فثمة  السلطة،  يغضب  ما  نشر  تتجنب  ولكنها 

تهميش  أو  المجلة،  أو  الصحيفة  أو  النشر  دار  لخنق  السبل 

التي  المطاطية  بموادّه  المطبوعات  قانون  وأهمها  الكاتب، 

الجوائز الأدبية  يمكن تفسيرها على هوى الحكومة، وهناك 

لا  وهذا  له.  ومتملّقًا  للحاكم  ظًّال  كان  مَن  إلا  تمنح  لا  التي 

يمكن  كاتب  فأي  الكاتب.  على  مباشرة  قيودًا  ثمة  أن  يعني 

أن يكتب ما يشاء، ولكن عمله قد لا يرى النور، أو يطبع في 

أضيق الحدود، ولا يصل إلى معظم أنحاء البلاد.

مكتبه  -ينظمها  لقاءات  وآخر  حين  بين  بوتين،  يعقد 

لمناقشة  المعروفين  الكتاب  من  مختار  عدد  مع  الإعلامي– 

نقاوة  الحفاظ على  كيفية  قبيل  من  الأدبية،  القضايا  بعض 

المقررات  تطوير  أو  والابتذال،  التشويه  من  الروسية  اللغة 

الخاصة بالأدب في المدارس، أو مشاكل اتحاد الأدباء -الذي 

السوفييتي-  الاتحاد  تفكك  بعد  عدة  اتحادات  إلى  انشطر 

والعقبات التي تحول دون نشر الأعمال الأدبية. وفي العادة 

الكتاب  إلى  اللقاءات  هذه  مثل  لحضور  الدعوات  توجه 

الموالين للسلطة، وإلى بعض الكتاب المعارضين؛ لإضفاء جوّ 

من الحيوية على اللقاء، لأن عدم وجود أي صوت معارض 

السلطة مع نفسها.  النوع إلى حوار  لقاء من هذا  أي  يحوّل 

للقاء  إليهم  الموجهة  الدعوة  الأحرار  الكتاب  معظم  ويرفض 

مع  بالتعاون  لهم  الاتهام  توجيه  خشية  الدولة،  رئيس 

أكونين،  )بوريس  المعارضين  الكتّاب  بعض  ويرى  السلطة. 

النادرة  الفرص  هذه  مثل  انتهاز  ضرورة  ليمونوف(  وإدوارد 

الرقابة  مثل:  العام؛  الرأي  تهم  التي  الملحّة  القضايا  لطرح 

حقوق  وانتهاك  التلفزيون،  على  المفروضة  السياسية 

الإنسان، ومحاكمة بعض الكتّاب، منهم )يوري بيتوخوف، 

السوق  من  كتبهم  وسحب  وميرونوف(  وتريوخليبوف، 

ومصادرتها لاحتوائها على آراء قومية أو دينية متطرفة.

العادة شافية  تكون في  الكتّاب  أسئلة  بوتين عن  إجابات 

قاطعة،  تكون  ما  ونادرًا  مراوغة،  وأحيانًا  بالهدوء،  وتتسم 

ينزعج من أي سؤال، ولا يرفض  إنه لا  ينبغي أن يقال:  لكن 

من  الغرض  أن  يعتقد  المعارضين  الكتاب  بعض  عنه.  الإجابة 

عقد هذه اللقاءات، قبيل كل دورة انتخابية، ليس الاهتمام 

بالأدب والأدباء، بل لأغراض دعائية لكسب الناخبين. ونصح 

خلفية  على  فقط  ليس  الصور  بالتقاط  بوتين  جريء  كاتب 

صاروخ )توبول( ولكن أيضًا على خلفية أرفف الكتب أو ما له 

علاقة بالأدب.

وراء  يلهث  الروس  الكتاب  من  الجديد  الجيل  معظم 

التقليعات الشائعة في الآداب الغربية الحديثة. وليس في روسيا 

ويتساءل  المجيدين.  الكتاب  من  ا  جدًّ محدود  عدد  سوى  اليوم 

يعد في  لم  ولماذا  الروسي؟«  الأدب  الغرب: »هل مات  النقاد في 

روسيا اليوم كتّاب عمالقة بمستوى تولستوي ودوستويفسكي؟ 

ويذهب هؤلاء النقاد في تفسير ذلك مذاهب شتى. لكننا نرى أن 

السبب الرئيس لتخلف الأدب الروسي المعاصر، لا يرجع فقط إلى 

ظهور وسائل جديدة لنشر المحتوى الأدبي، أو أن السوق أخذت 

تفرض نوعًا معينًا من النتاجات الخفيفة، التي تشبه الـ»فاست 

فود« يلتهمها الإنسان بسرعة وينساها بسرعة أكبر، بل يكمن 

أساسًا في تضييق نظام بوتين الخناق على حرية الرأي والتعبير. 

ولا يوجد أدب حقيقي وعظيم من دون حرية الكلمة.



94

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

بوتين
إستراتيجية ملء الفراغات 

وواقعية الطموح
آبه محمد المختار   كاتب موريتاني

الجموع  جاءت  المجنونة،  الهيستيرية  الليلة  تلك  في 

مقر  وأبواب  أسوار  واقتحام  بتكسير  تهمُّ  ثائرة،  غضبى، 

»دريسد«  مدينة  في  بي(   – جي   - )كي  الروسية  الاستخبارات 

الألمانية بعد أن أجهزت قبل ذلك، على مكاتب جهاز استخبارات 

ألمانيا الشرقية )شتازي( ومزقت وأحرقت بعض محتوياته. ليلة 

سقوط جدار برلين، في 9 نوفمبر 1989م، كانت حلقة فاصلة 

السوفييتي.  الاتحاد  إمبراطورية  وتفكك  الشيوعية  انهيار  في 

وها هو رمز من رموز النفوذ السوفييتي في أوربا الغربية مهدد 

بالاقتحام، يلف به متظاهرون يرومون العبث بمخزون مرعب 

الهرج،  يزداد  المبنى  الحساسة. خارج  والمعلومات  الأسرار  من 

ويتصاعد التوتر، وفي الداخل يحاول موظفو المخابرات الروسية 

عن  التعليمات  لتلقي  موسكو؛  في  الرئيس  بمقرهم  الاتصال 

كيفية التعامل مع هذا الخطر الداهم. لكن موسكو –في تلك 

الليلة- لم ترد.

الجموع  نحو  ويتجه  المبنى  من  ضابط  يخرج  فجأة 

الهائجة، وبلغة حازمة وهادئة يقول: »أريد منكم التراجع عن 

فريق مسلح، على  بالداخل ومعي  هنا  أنا  المبنى.  اقتحام هذا 

استعداد أن يطلق النار. لا أريد أن يقع ذلك«. بعد لحظات من 

الكامل  الاسم  المتظاهرون.  وينسحب  الجمع  يتفرق  الصمت، 

لذلك الضابط هو المقدم فلاديمير فلاديميروفيتش 

الشخصي  الملف  في  الحادثة  ستدوّن  بوتين. 

المخابرات  سجل  في  والمحفوظ  للضابط 

الروسية، ثم تُذيَّل بتقييم مختصر يقول: 

مع  الطوارئ  مواجهة  على  القدرة  »لديه 

هذه  كانت  بالمخاطر«.  منخفض  إحساس 

لضابط  فيها  يتاح  مشهودة  مناسبة  أول 

9494

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017مالعددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



95

أين الأدب الروسي اليوم؟

بوتين
إستراتيجية ملء الفراغات 

وواقعية الطموح

اللحظات  فراغ. وستتكرر  لحظة  يملأ  أن  المغمور  الاستخبارات 

في مناسبات أخرى.

تأتي الثانية منها، بعد ذلك بعشرة أعوام، عندما زار أحد 

أباطرة المال والأعمال من ذوي النفوذ طوال فترة حكم الرئيس 

بوريس يلتسين، مدينة بياريتز، في جنوب غرب فرنسا، حيث 

بوتين  فلاديمير  حينها،  الفيدرالي،  الأمن  خدمة  مدير  يقضي 

جمهورية  كانت  مفاجئًا.  عرضًا  له  فيقدم  العائلية،  إجازته 

روسيا الاتحادية، بعد مرور عقد من الزمان على تفكك الاتحاد 

السوفييتي، تعيش أواخر حقبة الرئيس بوريس يلتسين )أول 

رئيس منتخب في الجمهورية الجديدة(، 

وما طبعها من تدهور اقتصادي فاقمه 

المال  رجالات  وتحكم  الفساد  تفشي 

وكانت  الدولة.  مفاصل  في  والأعمال 

بيلتسين  المحيطة  »الأوليغرشية«  شلة 

تحتاج  البلد،  بمقدّرات  والممسكة 

والقوة  الحزم  من  لديه  لخليفة، 

الفوضى  حالة  من  روسيا  يخرج  ما 

ما  والانصياع،  الوفاء  ومن  والتردي، 

نعمه«  »أولياء  نفوذ  استمرار  يضمن 

ظنهم  ويخيب  الأولى..  في  فراستهم  ستصدق  لاحقًا،  الجدد. 

في الثانية. اختير بوتين ليشغل منصب رئاسة الوزراء، وبدأت 

م استقالته فجأة مع نهاية عام  نهاية عهد يلتسين تتسارع فقدَّ

المعين  الوزراء  السابق، ورئيس  المخابرات  ليتولى ضابط  1999م 

ثم  الاتحادية بالوكالة،  رئيس روسيا  اختصاصات  حديثًا، 

يُنتخَب رسميًّا، في مارس 2000م، رئيسًا للبلاد. 

محطة أخرى من فرص سد الفراغ

كانت حرب الشيشان مشتعلة، فأتاحت لبوتين في شهوره 

الأولى أن يميط اللثام عن ملمح من ملامح الشراسة والعنف 

بدأ  الداخلية،  للأوضاع  تصدى  ولما  الأزمات.  مع  تعامله  في 

القوة  ومظانّ  النفوذ  حلقات  جميع  من  تدريجيًّا  بالتخلص 

المال  رجال  مجموعة  رأسها  وعلى  الروسية  السلطة  هرم  في 

يحمي  وديعًا،  خليفة  يومًا،  فيه  توسموا  الذين  والأعمال 

الظهر ويؤتمَن على المصالح. وتمضي ولاية بوتين الأولى وتتبعها 

المناوئة،  الأصوات  كلُّ  خلالها  أخُرِست  سنوات  ثماني  الثانية. 

بالترهيب وبالترغيب، أو بالتصفية الجسدية أحيانًا. فاكتملت 

كل خيوط السلطة وأدوات النفوذ الإعلامية والسياسية والمالية 

لولاية  تقدمه  استحالة  وأمام  المعاصر«.  روسيا  »قيصر  يد  في 

ثالثة، سيحرص بوتين )خريج كلية القانون، في حياة سابقة( 

الكرملين  كرسي  ويترك  الدستور،  نص  بحرفية  التقيد  على 

برئاسة  لنفسه  محتفظًا  »ميدفيديف«  الطيّع،  وزرائه  لرئيس 

الوزراء، في لعبة كراسّي ستتكرر بالمعكوس بعد انقضاء ولاية 

»ميدفيديف« الأولى، ليستعيد »القيصر« كامل سلطة لم يفقد 

 . منها الكثير أصًال

كانت فترات بوتين الأولى مخصصة لإرساء قواعد حكمه، 

الثانية،  عودته  مع  هو،  وها  الداخل«  من  روسيا  و»بناء 

وستتيح  والدولية.  الإقليمية  مكانتها  يستعيد  أن  إلى  يطمح 

الأميركي  الرئيس  كانت فترة حكم  ذلك.  الأحداث شيئًا من  له 

في  أميريكا،  تخلي  عن  الناجمة  بالفراغات  ملأى  أوباما،  باراك 

عهده، عن جزء من هويتها الإمبراطورية، فتعددت الساحات 

الجغرافيا  في  الرخوة  والمساحات  الخالية 

شرقًا  بوتين  اتجه  للعالم.  الإستراتيجية 

سي شراكة اقتصادية مع الصين، ولوّح  لُري

بعضلاته غربًا ليحمي خطوط التماس مع 

أوربا، فكانت أزمة أوكرانيا واحتلال جزيرة 

القرم. وها هو الشرق الأوسط المغُري دائمًا 

في  قدمًا  يضع  بأن  يغريه  دومًا،  والملتهِب 

جحيم الأزمة السورية، قدمًا يحمي خلفه 

»الربيع  فرقعات  أن تسقطه  أوشك  حليفًا 

دبلوماسيًّا  أوجًا  به  ويستعيد  العربي« 

وإستراتيجيًّا لروسيا، أمام عجز الأوربيين وشلل الأميركان. ملء 

السوريين،  دماء  من  مزيد  بإراقة  سيكون  المرة،  هذه  الفراغ، 

العنف؟  هذا  مصدر  فما  وقراهم.  مدنهم  وتدمير  وتهجيرهم، 

يمكن  ومنطق  رؤية  إلى  يستند  وهل  الحزم؟  ذلك  مدى  وما 

استشراف أبعادهما؟ في اعتقادي: إن بوتين بالرغم من جسارته 

ليس متهورًا، وفرط طموحه لا يبلغ حد الغباء. ولفهم طوايا 

كبلد  روسيا  وخيبات  انكسارات  في  الخوض  يجب  شخصيته 

وكأمة. فهو ينتمي إلى جيل عاش تفكك الإمبراطورية السوفييتية 

في  المخابرات،  لضابط  بالنسبة  تجسد  صرف،  روسي  كجرح 

حياة:  ورهان  أمل،  وعاء  بمنزلة  له  بالنسبة  كان  جهاز  انهيار 

ولاستيعاب  بي(.  جي  )كي  السوفييتية  المخابرات  مؤسسة 

أنُتِج  سوفييتيًّا  فلمًا  نتذكر  أن  علينا  الجهاز  بهذا  بوتين  علاقة 

في ستينيات القرن الماضي عنوانه »السيف والدرع« يتحدث عن 

ضابط مخابرات روسي، تسلل إلى صفوف الجيش الألماني خلال 

الحرب العالمية الثانية، واستطاع منفردًا، بتصميمه وبسالته أن 

ج لصورة  يغِّري مجرى الأحداث، ويحقق النصر. الفلم الذي يروِّ

ل حينها، مصدر انبهار  وردية مبهرة عن المخابرات الروسية شكَّ

وحماس لدى جيل كامل من الشباب الروس.

كان عمر الفتى بوتين 16 عامًا، عندما قادته قدماه ودفعَه 

باب  طرق  إلى  الشتوية،  ستالينغراد  صباحات  أحد  في  حلمه، 

مبنى المخابرات )كي جي بي( مُعرِبًا عن رغبته في الانضمام للجهاز. 

تتوافر  أن   ، أوًال »عليك  الازدراء:  من  بشيء  الموظفون  عليه  ردَّ 

دميتري ميدفيديف



96

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

قضايا

بوتين بالرغم من جسارته ليس 

متهورًا، وفرط طموحه لا يبلغ حدَّ 

الغباء. ولفهم طوايا شخصيته 

يجب الخوض في انكسارات وخيبات 

روسيا كبلد وكأمة. فهو ينتمي 

إلى جيل عاش تفكك الإمبراطورية 

السوفييتية كجرح روسي صرف

فيك مميزات من أهمها: الممارسة المكثفة للرياضة، والتفوق في 

الدراسة، والحصول على مؤهل جامعي، وأن تكون لديك نظرة 

المراهق  سيتقيد  إليك«.  سيأتي  من  نحن  عندها  معبرة،  عيون 

نفسه  ليجد  النصيحة  ومقتضيات  شروط  بجميع  بدقة  بوتين 

المخابرات  صفوف  في  منخرطًا  الحقوق  كلية  من  التخرج  بعد 

الروسية. فيتعلم ويتمرس على جميع فنون التجسس والتمويه 

في  بوتين  انغمس  والاستقصاء.  والتنصت  الاستدراج  وأدوات 

وظيفته، وتماهى مع أدوارها كما اكتسب جميع خصوصياتها: 

العنف، والحيطة والغموض... ونظرة عيون مرعبة.

قيصر يعيد لروسيا مجدها

قال  أنه  الأسبق  الأميركي  الدفاع  وزير  غيتس  روبيرت  يروي 

لجورج بوش ذات مرة: »لقد حدقت في عيون بوتين فرأيت قاتًال 

بدم بارد«. أما خلفه في وزارة الدفاع ومدير وكالة الاستخبارات 

عيون  إلى  أنظر  »عندما  فيقول:  بانيتا،  ليون  الأسبق  الأميركية 

في  الغربيون،  المسؤولون  يميل   .»KGB...KGB أقرأ:  بوتين 

أو  كاريكاتيرية  جوانب  وإبراز  منافسيهم  شيطنة  إلى  الغالب، 

ويضخمون  قدراتهم،  في  فيبالغون  شخصياتهم،  من  اختزالية 

مخاطر قوتهم. وقد نال بوتين قسطًا كبيًرا 

من ذلك التهويل، وتعرض لحملة إعلامية 

فيه  ترى  الأخيرة  الفترات  في  صاخبة 

مجدها«،  لروسيا  استعاد  الذي  »القيصر 

ذلك  وأمثال  العالم«  في  الأقوى  و»الرجل 

المحللون  يصيغها  التي  العناوين  من 

إن  ويمطّطها.  الإعلام  ويتلقفها  والخبراء 

الدوائر  بعض  وتعاطت  الجمهور  انخدع 

فإن  والمعُلَّبة  المطُلَقة  الصورة  هذه  مع 

المعني الأول بها قد لا تختلط عليه الأوراق 

بشأنها. صحيح أن روسيا لم تعد ذلك البلد المنهك المتداعي الذي 

استلم فيه بوتين السلطة منذ ست عشرة سنة. وصحيح أيضًا أن 

تصدر شخصية مثل شخصيته للمشهد، طوال تلك الفترة أعاد 

لبلاده قدرًا من الحضور وقسطًا من القوة. لكن بوتين يدرك جيدًا 

حدود تلك القوة، ويميز أيضًا العوامل الخارجية التي أتاحت لها 

واقتناص  كذلك.  دائمًا  تظل  لا  الفارغة  فالمساحات  تتجسد.  أن 

الفرص لا يمكن أن يكون أساسًا لسياسة دائمة وفاعلة.

فروسيا رغم قدراتها العسكرية الكبيرة، تُصنَّف حتى الآن، 

تحديات  وتواجه  العالم،  اقتصاديات  بين  العاشرة  المرتبة  في 

من  شيء  إلى  الركون  تلزمها  حقيقية،  واجتماعية  اقتصادية 

احتكاكاتها  واقع  أما  المزعوم.  الإمبراطوري  التواضع في طموحها 

جيرتها  حساسية  وموروث  غربًا،  الناتو  مع  الجيوستراتيجية 

في  لا  اليدين  مطلقة  غير  فتجعلها  شرقًا،  الصيني  العملاق  مع 

مهما  البعيدة..  الجغرافية  الفضاءات  في  ولا  القريب،  فضائها 

في  بوتين،  إدارة  طموح  يكون  قد  غفلوا.  أو  الآخرون  ضعف 

الوقت الراهن، هو أن تضمن شبه مكتسبات، ساعدت مجريات 

بكل  المتغيرات،  تتسبب  وقد  تحقيقها  في  الدولية  الأحداث 

سهولة، في نسفها. ومن هنا يأتي تسارع الدبلوماسية الروسية في 

العمل على فتح آفاق للحل السياسي في سوريا، رغم ما حققته 

نفهم  أيضًا  هنا  ومن  ميدانية،  نتائج  من  العسكرية  حملتها 

مرونة موسكو البادية، في التعامل مع جميع الأقطاب الإقليمية 

الإعلام  وسائل  به  تعجّ  ما  أما  والدولية. 

من تهليل روسي لنجاح رئيس أميركي يكرر 

علنًا، إعجابه بالرئيس بوتين، ويَعِد بفتح 

تعاون وتنسيق مشترك، فالروس آخر من 

سيراهن عليه؛ لسبب قريب وبسيط هو أن 

المصالح الذاتية لكل طرف هي التي ستحدد 

والمعطيات  العلاقات.  تلك  وجدية  نوعية 

لا  الراهنة  والجيوسياسية  الاقتصادية 

تُظهِر، حتى الآن، تطابقًا كبيًرا في المصالح 

– لبوتين  يتاح  وواشنطن.  موسكو  بين 

نظريًّا- أن يبقى في كرسيِّه بالكرملين حتى عام 2024م على الأقل، 

ويقال عنه: إنه يجيد الإصغاء إلى مستشاريه في الملفات التي لا 

يتقنها، ومعروف عنه قدرته على انتظار الفرص واقتناصها، وهي 

ميزات تساعد أصحاب السلطة الذين لا يريدون الابتعاد عنها، 

في البقاء فيها.. ما شاء الله أن يبقوا.

بوتين  فلاديمير  أن  يزعم  الروس،  المؤرخين  أحد  لكن 

لروسيا،  كقائد  التاريخ  بها  سيتذكره  التي  بالصورة  مهووس 

ذاقوا  كبار  بقادة  مليء  العصور،  عبر  الروسية،  الأمة  فمسار 

مرارة الهزيمة أو الفشل. ولم يسلم، تاريخيًّا، أي قائد تقريبًا، 

من هذه التراجيديا الروسية المؤسفة. هنا يكمن ربما، الهاجس 

الواقعية  من  شيء  إلى  ويدفعه  بوتين  يؤرّق  الذي  الأهم 

عارمة  تحولات  فوضى  يشهد  زمان  في  الحسابات،  ومراجعة 

ا ومتغيًرا ومُبهَم العواقب. تجعل كل شيء هشًّ

روبيرت غيتس

أين الأدب الروسي اليوم؟



97

أين الأدب الروسي اليوم؟

@alfaisalmagalfaisalmagalfaisalmagمجلة الفيصل

www.alfaisalmag.com

 كتاب الفيصل أحد إصدارات مجلة الفيصل، ويهدف إلى إثراء الساحة الثقافية

 السعودية والعربية بإلقاء الضوء على موضوعات جديدة ومتنوعة، كما

يسعى إلى دعم المبدعين من المؤلفين والأدباء والفنانين



مقال

98

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مشهدنا  في  العريفي  خليفة  المبدع  عرف 

الثمانينيات  بعد  الأجيال  عند  وبخاصة  الثقافي، 

ومحاورًا  وإخراجًا،  وتمثيًال  كتابة  مسرحي،  بأنه 

فيها،  ومدربًا  الورش  وقائدًا  للمسرحيات، 

لكنه في هذا كله فهو أحد مؤسسي عدد من 

مؤسسي  أحد  الثقافي:  الشـأن  ذات  المؤسسات 

وأحد  كاتب قصة،  بوصفه  والكتاب  الأدباء  أسرة 

وأحد  مسرحيًّا،  بوصفه  أوال  مسرح  مؤسسي 

كانو  عبدالرحمن  مركز   – الأهلي  الملتقى  مؤسسي 

الثقافية  الأوساط  من  وغيرها  مثقفًا،  بوصفه  حاليًّا 

وارتباطه  ومشاغلها  الحياة  خضم  وفي  والفنية. 

الأعمال  قراءة  من  يبعده  لم  كثيرًا  بالمسرح 

بالفكر  العلاقة  ذات  والكتب  والقصصية،  الروائية 

نجده  ما  حوار  في  معه  دخلنا  فكلما  والثقافة، 

أو ذاك.  الكاتب  يطرح فكر هذا 

الحوارات حول ما  العديد من  ومن خلال 

أن نقرأ له  المؤمل  إلى إصداره، كان من  يطمح 

المفترض  من  كان  التي  القصصية  المجموعة 

تقريبًا، هي  أكثر من سنتين  منذ  النور  ترى  أن 

إضافة  لتكون  بها  الكاتب  وعدنا  التي  المجموعة 

الأسرة  إصدار  كتبها ضمن  التي  القصة  تلك  إلى 

الرواية  جاءت  لكن  الماضي،  القرن  سبعينيات  في 

خليفة  أصدر  هكذا  القصصية،  المجموعة  سابقة 

الإصدار  الروح« عن  الأولى »جمرة  روايته  العريفي 

طبعتها  في  والتراث  الثقافة  وزارة  مع  المشترك 

2011م. الأولى، في عام 

فهد حسين
ناقد بحريني

الروح جمرة 

العريفي  خليفة  يكتب  الروح«  »جمرة  رواية  في 

يكتب  التاريخ،  إلى  تحيلك  التي  الأمس  رواية 

الثقافي  الوسط  في  بينهما  والفوارق  والقرية  المدينة 

المرأة  يكتب  لهما،  المجتمع  ونظرة  والاجتماعي، 

أو  بقصد  الأحبة  فراق  يكتب  قرارها،  اتخاذ  في  وحريتها 

الزوجية،  العلاقات  في  والرجل  المرأة  بين  بدون قصد، 

أو من خلال  الزواج،  العاطفية قبل  العلاقات  أو ضمن 

بتفصيلات  المجتمع  يكتب  إنه  العابرة.  النزوات  تلك 

هذا  عوالم  إلى  ويأخذك  مستعارة،  برمزية  لكن  قليلة، 

الحياة  ممارسة  وإلى  وتطلعاته،  وتقلباته  المجتمع 

فضل  أيهما  نفسك  لتسأل  الرواية  تقرأ  هكذا  اليومية. 

أوضاع  أم  الحدث،  أم  الشخصية  يبرزه،  أن  الكاتب 

نرى  إذ   ، لم يقف عند طويًال الذي  التاريخ  أم  المجتمع، 

في شخصيتين،  كلها  العناصر  هذه  يجمع  أن  حاول  أنه 

زينب  شخصية  الرواية،  في  البارزتان  الشخصيتان  هما: 

كانت  وإن  السيد،  محمود  الشاعر  وشخصية  جعفر، 

الزمانية  المساحة  أخذت  التي  هي  محمود  شخصية 

فقد  الشخصيات  بقية  أما  الرواية،  في  والجغرافية 

تركها تؤدي أدوارها في السرد أو الوصف أو الحوار من 

الوقت  في  تسهم  التي  الأحداث  نمو  في  المساهمة  أجل 

إحداهما. أو  الشخصيتين  هاتين  نمو  في  نفسه 

الثقافي  العمل  مزالق  يعرف  الكاتب  أن  ويبدو 

والاستحواذ  الاستغلال  عملية  تتم  وكيف  وتموجاته، 

المواهب  أصحاب  وبخاصة  الكتابة،  في  المبتدئين  على 

الثقافة  من  الكاتب  جعل  لذلك  المثقفين،  بعض  من 

العريفي.. رمز ثقافي
يلجأ إلى الرواية



99

الملذات  على  والحصول  النساء،  من  للنيل  مدخًال 

محمود  في  البعد  هذا  مثل  وقد  والشبقية،  الجنسية 

ليس  المعروف  والشاعر  الجريدة،  في  الكاتب  السيد 

والمحب  المتزوج  السيد  فمحمود  عربيًّا،  بل  محليًّا 

رأى  كان،  مهما  عنها  التخلي  والرافض  وعائلته،  لزوجته 

الوصول  دائمًا  يحاول  دنجوان عصره، حيث  نفسه  في 

الإبداعي  والنص  العذبة،  الكلمة  المرأة من خلال  إلى 

على  بقدرتها  المرأة  أقنع  أم  هو،  كتبه  الجميل سواء 

الطاغية،  الأنوثة  تدوخه  »محمود  لأن  الشعرية؛  الكتابة 

ما  وهذا  ص97«،  بسهولة  الفتنة  لغواية  ويستسلم 

اللائي  الأربع  النساء  إبرازه في  الروائي  النص  حاول 

الكاتب  يحاول  السيد...  محمود  مع  بعلاقات  ارتبطن 

لنا بعض نماذج من  أن يقدم  السردي  النص  في هذا 

في  مجتمع  من  ما  المجتمع، حيث  في  والنساء  الرجال 

يرفضها  أو  يقبلها  التي  النوعية  هذه  من  وفيه  إلا  الحياة 

إبراز هذه  لمجرد  يكن  لم  النماذج  المجتمع، وطرح هذه 

ومعطيات  تداعيات  هناك  لأن  إنما  فحسب،  النماذج 

والرجالية. النسوية  النماذج  هذه  وجود  في  تسببت 

أساسية ركيزة  الشعر 

ركيزة  الشعر  الكاتب جعل  أن  النظر  يلفت  ما 

بين  وبخاصة  أحداثه،  نمت  الذي  العمل  في  أساسية 

تكتب  امرأة  أي  إلى  يشر  ولم  السيد،  النساء ومحمود 

أشار  الروائي  النص  أن  الرغم من  ، على  القصة مثًال

الشعر  بكتابة  الأمر،  بهذا  يعنى  للشباب  نادٍ  وجود  إلى 

عرض  على  التأكيد  لماذا  نتساءل  أننا  كما  والقصة، 

الرواية، فهل لأن  الشاعرة في  المرأة  بعض نصوص 

الشعرية  إمكانياته  إلى  القارئ  انتباه  لفت  يريد  الكاتب 

ودلال  السيد  نصوص محمود  في  تمظهرت  التي 

عالية  الشعر  كانت سطوة  المرحلة  تلك  أو لأن  وزينب؟ 

قد  أو  البحرين؟  في  الإبداعي  المشهد  على  ومسيطرة 

يزال مهيمنًا  الشعر كان ولا  أن سلطان  يكون وراء ذلك 

بالشعر  الحلم  دائمو  وهم  والمثقفين،  المبدعين  على 

الشعرية.  والكتابة 

للقارئ  يمكن  الرواية  في  كثيرة  أمور  هناك 

وثقافة  والمدينة  القرية  بين  كالعلاقة  مناقشتها 

المجتمع  جانب  من  المرأة  إلى  النظرة  أفرادهما، 

ولماذا  تحديدًا،  المثقف  من  بل  والرجل،  والأعراف 

في  الجندرية  العلاقة  من  المحطات  هذه  عند  الوقوف 

حاولت  التي  القضايا  من  وغيرها  البحريني،  المجتمع 

التقنية  وأما  بآخر،  أو  بشكل  عندها  الوقوف  الرواية 

المتداخلة  العلاقة  تلك  فهي  الروائي  النص  في  اللافتة 

التي  العلاقة  تلك  والشخصيات،  والراوي  الكاتب  بين 

فمرة  الرواية،  كتابة  يختلف عن خط  أسود  بخط  تبرز 

تسأل  منولوج  في  نفسها  مع  تتحدث  الشخصية  نجد 

به من عمل،  فيما ستقوم  التأمل  تطلب  أو  تناقش  أو 

الشخصية  بين  الواحدة  العبارة  في  التداخل  نجد  ومرة 

ما،  حدث  تجاه  بينهما  المبطن  الحوار  عبر  والراوي 

مباشرة  غير  بصورة  موجهًا  الكاتب  يدخل  ثالثة  ومرة 

نحو هدف ما أو حدث لا بد أن يقع. 

يبدو أن الكاتب يعرف مزالق العمل 
الثقافي وتموجاته، وكيف تتم عملية 
الاستغلال والاستحواذ على المبتدئين 
في الكتابة، وبخاصة أصحاب المواهب 
من بعض المثقفين؛ لذلك جعل الكاتب 

من الثقافة مدخلا للنيل من النساء، 
والحصول على الملذات الجنسية 

والشبقية، وقد مثل هذا البعد في 
محمود السيد الكاتب في الجريدة، 

ا ا بل عربيًّ والشاعر المعروف ليس محليًّ

خليفة العريفي



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

المفكر العربي أكد أن التاريخ مفتوح وأنه لا توجد ثوابت مطلقة

الطيب تيزيني:
القاتل الذي أنتج داعش

هو الغرب وتبعه الشرق الأعلى

المفكر  اليوم  يعيش  ودمشق  حمص  بين 

السوري الطيب تيزيني )1934م( منكبًّا على كتابة سيرته 

الذاتية، بمساعدة ابنته الباحثة الاجتماعية منار تيزيني، 

حيث تظهر الفتاة أنها سر أبيها، فهي من تواظب على 

وتشرف  الدواء،  مواعيد  تنظيم  وعلى  السيرة،  تحرير 

وندوات  ولقاءات  مؤتمرات  مع  الأب  مراسلات  على 

دولية لم ينقطع عنها صاحب كتاب »من يهوه إلى 

الله«؛ فالباحث والمفكر السوري الذي حمل لقب 

فيلسوف، وأصدر أول كتاب له باللغة الألمانية، 

يبدو عنيدًا أكثر من أي وقتٍ مضى في مناصرة 

من  قريبًا  والعيش  المستضعفين، 

حكايات الناس وهواجسهم.

حوار

100

حاوره في دمشق: سامر إسماعيل

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



الطيب تيزيني: القاتل الذي أنتج »داعش« هو الغرب وتبعه الشرق الأعلى

الأخيرة،  النظرية  مراجعاته  عن  »الفيصل«  يخبر  الطيب 

على  هذا  طرأ  ولماذا  أصدرها،  التي  كتبه  في  النظر  إعادته  وعن 

نظرته للإنسان والعالم. المفكر الذي اختير عام 1998م واحدًا من 

الفرنسية،  الألمانية  المؤسسة  من  العالم  في  فيلسوف  مئة  أهم 

يدعو اليوم إلى إعادة قراءة العالم في مواجهة ظاهرة الإرهاب 

الدولي، كاشفًا في هذا الحوار أنه على وشك تحويل بيته الكائن 

شجون  اجتماعية.  أبحاث  مركز  إلى  الجديدة  دمشق  حي  في 

تذكر  كلما  الطيب  دموع  عديدة  مرات  قطعته  ونقاش  كثيرة 

التي تدخل  بلاده  الناس في  إليه حال  آلت  بوطنه، وما  ما حلّ 

منتصف العام السادس من الحرب. إلى نص الحوار:

بالفكر  نقصد  ماذا  العربي،  الفكر  نتحدث عن  ● عندما 
العربي وما سماته وما عدته الفكرية؟

- هذا سؤال يطرح سؤاًال آخر: هل هناك فكرٌ ما صافٍ في 

مرجعيته إن كان فكرًا فرنسيًّا أو ألمانيًّا أو عربيًّا، لكن لا توجد 

يستطيع  لا  بما  مشوبٌ  فكر  فكل  الحالات،  هذه  من  حالة 

التي  الأخيرة هي  البنية  لكن  عليه،  يده  أن يضع  نفسه  المفكر 

الفكر  العملية،  لهذه  خاضع  العربي  والفكر  رصيدًا،  تشكل 

العربي مر بمراحل متداخلة كثيرة من بداياته، وخصوصًا في 

الجزيرة العربية التي كانت مأوى للتجار والقوافل، وهذا كان 

ذا أهمية كبرى؛ لأن هناك من يقول: إن الإسلام نشأ في بلاد 

كثيًرا،  الشام  يزور  كان  الكريم  الرسول  أن  خصوصًا  الشام، 

هناك  ليس  إذًا  وأهلها.  الشام  وبفكر  وأهلها  بالشام  وأشاد 

فكرٌ صافٍ بشكلٍ مطلق، حتى لو قمنا بعملية تفكيكٍ تحليلية 

قد لا نشهد النهايات لذلك. وعدم الصفاء أن اللحظة المعنية 

مشوبة بلحظات أخرى، فلست قادرًا على وضع اليد على شيء 

مروره  بعد  ولكن  هو،  هو  المنطق  بلغة  وهو  ذاته،  نسيج  هو 

بمراحل قد لا نستطيع الوصول إليها، إذ إنه طبقات تاريخية 

الحفريات،  منهج  يأتي  وهنا  الطبقات،  عشرات  فوق  تجثم 

المنهج الحفري الذي أشدد عليه في عقود ماضية في الغرب كما 

في العالم العربي، لذلك أن نتحدث عن فكر عربي أو فلسفة 

عربية أمر وارد.

● لكن هل نستطيع أن نتكلم عن فيلسوف عربي، وهل 
يستطيع أصًال فيلسوف عربي أن يبزغ ولا يتعرض اليوم لقمع 

أو تكفير من هذا الطرف أو ذاك؟ 

- هذه مسألة تاريخية لها منهجيتها، وتنتظر نضوج ظروفها 

الموضوعية، فكما أشرتُ لك من قبل الفكر العربي ليس صافيًا، 

مثله مثل أي فكر في بلد ما من العالم، حتى الفيلسوف الألماني 

نيتشه قال: »ما أصعب أن تكون وريثًا«، وبهذا المعنى جميعنا 

ورثة. فإذا أخذت ما كتبه مثًال ابن رشد، أو الرازي، أو ابن سينا، 

تأثر  كما  سبقوهم،  فلاسفة  هؤلاء  الحديث،  أنطون  فرح  أو 

العظماء بآخرين، لا يوجد شيء صافٍ في ذاته، الذات هي بنية، 

ليس هو شيئًا منفردًا، هناك كتاب صدر مؤخرًا بعنوان »حياة 

التاريخي  التقدم  أعقاب  في  نشأ  فيلسوفًا  كان  وهذا  إيزيدور«، 

العربي الشرقي قبل ستة قرون، هذا الرجل كان منتهيًا في نظر 

المؤرخين، فاكتُشف مؤخرًا أنه كان شيئًا.

● هل نستطيع أن نحظى بأسماء تقدم نفسها كفلاسفة، 
دراسة  في  دورهم  أين  العرب،  الاجتماع  علماء  دور  وأين 

بيير  الفرنسي  الاجتماع  عالم  مثًال  فعل  كما  مجتمعاتهم 

»بؤساء  أجزاء  ثلاثة  من  الضخم  كتابه  وضع  عندما  بورديو 

فقط  يعيشون  العرب  الاجتماع  علماء  اليوم  لماذا  العالم«؟ 

في الجامعات، وفي قاعات الأكاديميات المغلقة مع طلابهم؟

الفكر  قطعها  التي  التاريخية  الصيغة  إلى  يعود  السبب   -

كأمة  العرب  ظهر  فحين  عمومًا،  العربي  الوجود  أو  العربي، 

ليس كفعلٍ داخلي فحسب، إنما بفعلٍ خارجي، وهذا ما قام 

به الغرب، النهوض الغربي كان ذا حضور كبير. بمعنى آخر قبل 

الحضور  نتحدث عن  أن  يجب  العربية،  الفلسفة  الحديث عن 

الحضور أسهم في تكوين تدخلٍ نسبي  الشرق، هذا  الغربي في 

إذا أخذنا حركة  الفكر،  بما سيتحقق لاحقًا على صعيد  فكري 

الشرق،  لاقتحام  الغرب  محاولة  مع  نشأت  فهي  الاستشراق 

نابليون بونابرت عندما دخل مصر كان قد جلب معه مجموعة 

من المستشرقين والباحثين والعملاء، قدموا له مادة غنية حول 

مجموعات  عبر  استشراقيًّا  الشرق  الأوربيون  ففهم  الشرق، 

هذا  كان  لذلك  الأوربيين،  الرحالة  أدب  من  وسواها  نابليون 

التدخل الغربي في الشرق أكثر فاعلية مما كان موجودًا باسم 

هناك  كان  وقتها  الإسلام،  أيام  والغرب  الشرق  بين  التعارض 

الحضارة  ومنها  الحضارات،  بين  التاريخي  التوازي  من  ما  حدٌّ 

أمسك  والغرب  طُوّقت،  الحديثة  الحضارات  الآن  العربية. 

مت الحدود بين ما يسمى شرقًا وما  هذا الخط الأساس، ورُسِّ

يسمى غربًا. الخط الاقتصادي والثقافي والسياسي، يعني أصبح 

ثقافية،  حالة  بل  وحسب،  اقتصادية  حالة  وليس  استعمارًا، 

وكان الاستشراق هو حصيلة هذا الفعل، أي نتيجة من نتائجه.

الشرق الحقيقي

● ما رأيكم بما قدمه إدوارد سعيد في هذا المجال؟
- سعيد قد يكون الباحث الأول الذي قدم صورة قريبة مما 

الحقيقي، طبعًا  الشرق  الباب على  الغرب، وفتح بذلك  صنعه 

الذي  ما هذا  ليكتشفوا  باحثون  الفتح، فجاء  تكتمل عملية  لم 

أطُيح به على يد الاستشراق الغربي، وأساء إساءة بالغة للشرق، 

والآن الاستشراق لم يعد له دور أساس، إن المستشرقين صاروا 

101



102

حوار

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مختلفة،  بأوجه  بآخر  أو  بشكل  يظهر  صار  شرق  أمام  ضعافًا 

أخرى،  إدخالات  وعبر  بنيته  من  مباشرة  بصورة  ينشأ  لم  فمن 

سيكون التشوه قائمًا بمعنى ما، التدخل هو الإساءة، والتقارب 

الذي  والتشوه  العربي،  للفكر  نمو  بمثابة  هو  الحضارات  بين 

أحدثك عنه أتى عبر أفعال تتقصد أن تملك الآخر عبر ملكية ما 

يفكر به، وهذا ما حدث عن طريق الاستشراق.

ثورة على  نحو  ماديًّا  تحليًال  الإسلامي  التراث  حللتم   ●
النمط والنظرة التقليدية للتراث، ووضعتم كتابكم المعروف 

»من التراث إلى الثورة« عام 1976م، برأيكم هل ما زال هذا 

التي حدثت  الكبرى  المتغيرات  من  بعد جملة  قائمًا  العنوان 

في العالم، ومنها انهيار الاتحاد السوفييتي السابق، وانكفاء 

اليسار العربي؟

اليسار  عن  أخرى  كتب  ومعه  الكتاب  هذا  قدمت   -

التاريخي، اليسار عندي هنا ليس فكرًا جاء من هنا أو هناك، 

إنما هو تعبير عن حدث أطاح بالنظر إلى العالم بوصفه نقطة 

غائبة،  أو  مغيبة  نقاط  على  يدي  وضعت  ولقد  واحدة، 

الرؤيا  لما كُتب عن  الوجه الآخر  أبرزها أن هناك 

اليسارية. بالمناسبة كلمة يسار أتت تعبيًرا بسيطًا 

عن حالٍ جديدة في التاريخ الفرنسي أيام الثورة، 

في  وقف  لأنه  باليسار  سُمي  فريق  اجتمع  حين 

تعبير  فهو  اليمين،  في  وقفوا  وآخرون  اليسار، 

التعبير أشار إلى حالةٍ  دلالته بسيطة، لكن هذا 

تكون متكاملة،  أن  الضروري  ليس من  جديدة. 

فما عنيت ذلك ولم أعنِه، فاليسار حالة وفكرة 

وإلى  اليمين  إلى  يذهب  قد  تحول عميق  إطار  في 

يمين اليمين. قبل أن يسقط الاتحاد السوفييتي 

آمال  خيّب  الذي  والمؤسف  المدوّي  السقوط  هذا 

تخدم  لم  أسسٍ  على  قام  لأنه  الناس  ملايين 

العلم، فقد سقط الاتحاد السوفييتي من الداخل، وليس من 

ماركس  عنه  تحدث  الذي  الإنسان  غياب  عبر  سقط  الخارج، 

البيروقراطية  الدولة  لأن  وسقط   ،» أوًال »الإنسان  قال:  عندما 

الأمنية – هذا الذي وضعت يدي عليه متأخرًا – أسقطت ذلك 

الكيان ذا البعد الواحد، القائد الواحد، الحزب الواحد مع غياب 

الذاتي  الحوار  إمداد  على  القدرة  غياب  البرلمانية،  الديمقراطية 

مع الآخر الذي قد يكون مخالفًا، فحتى قبل ذلك كنت أقول: 

إنني أعيد النظر فيما كتبته، وحتى الآن. إعادة النظر ليس أمرًا 

يأتي بسبب تحول عالمي مثل سقوط الاتحاد السوفييتي، إنما قد 

يحدث بالنسبة للمفكر أو الكاتب الذي يكتشف أمرًا كتبه وفيه 

ثغرات لا تحصى، فكنت أصدر طبعات جديدة من كتبي وأشير 

إلى ذلك، فلقد أعدت النظر في كتاب »مقدمات أولية في الإسلام 

المحمدي الباكر«، هذا الكتاب أضفت إليه كثيًرا، والآن ما أكتبه 

لكن  الأمور،  طبائع  من  وهذا  أخرى،  أشياء  إليه  يضاف  دائمًا 

الذي جاء في صيغة مدوية تمثلت في الاتحاد السوفييتي الذي 

أيضًا  بل  واقتصادية،  سياسية  كحالة  فقط  ليس  نفسه  قدم 

كفكر ينتج عالـمًا جديدًا، فحتى تفكيري اليوم بالوطن العربي 

تأثر تأثرًا كبيًرا بهذا الأمر.

● ما الذي تغير اليوم في نظرتكَ تحديدًا؟
آخر،  أو  لتغيير  أخُضعت  سابقًا  المسائل  كل  برأيي   -

والإخضاع للتغيير لا يأتي دفعةً واحدة، بل يأتي في سياق الفعل، 

معروف أنني وضعت كتبًا أخرى جديدة وضح 

والسياسي  الثقافي  الصعيد  على  فيها  التغيير 

العاطفي،  الشعري  إلى  إضافةً  والإنساني، 

هو  قصدته  ما  بل  شعرية،  كتبًا  ليست 

اللمحة والحالة الشعرية الدافئة في النظر إلى 

بعد  وخصوصًا  تعمقت  النظرة  هذه  البشر، 

الذي  الأول  الأمر  اثنين:  أمرين  اكتشفت  أن 

كانت  حينما  الفرنسية  الثورة  إطار  في  حدث 

على   َ يمْنت العمل  إلى  يذهبن  اللواتي  النساء 

أبواب المعامل بسبب الفقر والمرض والجوع، 

وهذا ما ظهر في رواية البؤساء، كتاب فيكتور 

هوغو العظيم الذي خلّد الثورة الفرنسية عبر 

مدنهن  من  ينتقلن  كن  اللاتي  النسوة  نضال 

وبلداتهن البائسة إلى أماكن العمل ليقضين هناك. 

السابق،  السوفييتي  الاتحاد  في  النساء  هو  الثاني  الأمر 

ألمانيا وروسيا، حيث  وهذا عرفته شخصيًّا من أصدقاء لي في 

منافي  من  وسواها  سيبيريا  إلى  للنساء  تهجير  هناك  كان 

قراءة  لإعادة  حاسمًا  ا  خطًّ أضع  جعلاني  حدثان  السوفييت. 

إلينا كعرب على  التاريخ، خصوصًا ما قدم  ما حدث فعًال في 

. هذه  أنه هو الأمثل: فإن ما رأيته لم تره ولم تسمع به فعًال

أعيد  أن  إلى  ودفعني  مباشرةً،  بشيء  أثق  لا  جعلتني  الأمور 

أتابع  الآن  وأنا  وهي فضيلة عظمى،  كتبت،  ما  كل  النظر في 

ما  طباعة  بإعادة  الفرصة  تأتيني  وحينما  السياق،  هذا  ضمن 

مفتوح  فالتاريخ  بداياته،  من  ذلك  في  النظر  سأعيد  كتبته، 

وليس هناك من ثوابت مطلقة.

كل فكر مشوبٌ بما لا يستطيع المفكر 
نفسه أن يضع يده عليه، لكن البنية 

الأخيرة هي التي تشكل رصيدًا، والفكر 
العربي خاضع لهذه العملية



103

الطيب تيزيني: القاتل الذي أنتج »داعش« هو الغرب وتبعه الشرق الأعلى

الجيوش غير العسكرية

● هنا عن أي تاريخ نتكلم بالضبط، عن التاريخ بوصفه 
التاريخ المعيش؟ هل  ا أم ماضيًا حضاريًّا؟ أم عن  ماضيًا دينيًّ

نستطيع القول: إن لدينا مستقبًال بهذا المعنى؟

الإبستمولوجيا–  اسمه  علمي  بحقل  يتصل  السؤال  هذا   -

التدقيق المعرفي الحاسم في صوابية هذا أو ذاك، ما طرحته لا يأتي 

في يوم وليلة؛ لأن التاريخ هو أيضًا قادم، والقادم يصوّب ما انتهى، 

فتحت  المساواة  أو  العدالة  وفكرة  السوفييتي،  الاتحاد  فانهيار 

آفاقًا لا تغلق، خذ فكرة العالم الثالث على سبيل المثال، وفكرة 

الجيوش  الوطنية. مؤخرًا كتبت مقالةً بعنوان »ما بين  الجيوش 

غير العسكرية والانقلابات العسكرية«، والجيوش العسكرية هي 

الجيوش التي تمتلك القدرة العسكرية إضافةً إلى القدرة الكاملة 

غير  الجيوش  وهذه  الوطن،  ثروات  كل  على  يدها  وضع  على 

العسكرية فعلُها أخطر من العسكرية، حيث كان الأخ الكبير لدى 

السوفييت مديرًا أو محاسبًا ولم يكن يقوم بمهمات، وهذا يوجد 

حدثت  العسكرية  الانقلابات  كلها؛  الثالث  العالم  بلاد  في  اليوم 

تحت تأثير هذا الذي حدث منذ مدة طويلة سابقة، فلذلك  نحن 

بحاجة إلى إعادة قراءة العالم، وأظن أن ما يحدث الآن مع ظهور 

داعش يضعنا أمام محطةٍ جديدة هائلة في الدلالة، ولماذا نشأ هذا 

عبر  قال  قصيرة  مدة  منذ  الفرنسيين  السياسيين  أحد  الداعش؟ 

وسائل الإعلام: »نحن نحتاج لإزالة الإرهاب إلى عشرين عامًا«، 

عليكَ  يُفتح  كإنسان  الآن  أنت  الغباء،  غاية  غبي وفي  وهذا كلام 

كانوا  الدواعش؟ وأجيب: هؤلاء  أين كان هؤلاء   ، تاريخكَ كامًال

خارج السلطة خارج الملكية، خارج الحياة، هؤلاء هم الذين أمّنوا 

الخلية التي أنتجت ما ولد تحت اسم داعش. 

كان  والمساواة  والمحبة  والعدالة  والكرامة  الحرية  غياب 

أجل  من  الآن  فأنتَ  الداعش،  لهذا  الحقيقية  الولادة  بمثابة 

العالم،  قراءة  تعيد  أن  عليكَ  أتى،  أين  من  داعش  تفهم  أن 

أيضًا مقالةً جديدة تحدثتُ فيها عن ضرورة  وبالمناسبة كتبتُ 

له  تكون  المقارنة،  والبحوث  للدراسات  عالمي  مركز  تأسيس 

أمنيًّا ما حدث  إنه عملٌ لا قيمة له أن تصحح  مراكز فرعية، 

في نيس أو باريس أو ميونخ أو بروكسل، لكن الأمر ليس هنا 

أبدًا، بل ربما يوظف هذا الذي يحدث في الغرب من إجراءات في 

خدمة استمرارية داعش، على هذا النحو نحن تباعًا أمام فرضٍ 

تاريخي لإعادة قراءة العالم، وقبل هذه القراءة إعادة تصنيع 

ما نستطيع تصنيعه، ولذلك وضعتُ كتابًا هو مشروع ثقافي 

بالأصل خاضع لما يحدث اليوم. من هنا جاءت فكرة إعادة ما 

والخارجية،  الداخلية  والتأثيرات  والنظرية  المنهج  وفق  كتبته 

بل ذهبت باتجاه الدعوة إلى استنباط لغات جديدة تستوعب 

الأحداث التي تُعاش، فلقد بليت اللغة اليوم، بمعنى لم تعد 

قادرة على أن تكون وعاءً فكريًّا يقدم أجوبة لما يحدث.

● ماذا تقصد باللغات الجديدة؟
- اللغات كلها، اللغة بذاتها، أي لغة اللغة التي عليها أن 

تجيب عما هو قائم فاعًال في حالة الفعل، اللغة التي اخترعتها 

سوريا العظيمة الذبيحة، بعد أن كانت عبارة عن رسوم ورموز 

وإشارات، وهذا يعني أن سوريا هي التي أوجدت الأبجدية التي 

المفهوم  إلى  أوصلتنا  اللغة  خلالها،  من  نفسه  الإنسان  اكتشف 

للكشف  أدوات  أصبحت  التي  اللغة  البنية،  وإلى  المصطلح  وإلى 

تقرأ  أن  قادرة على  إلى ولادة جديدة  أن تخضع  العلمي، يجب 

العالم، وتعيد إمكانية الحلم به.

أن  والمعروف  والإنسان،  العالم  مفردتي  كررت   ●
الحروب  وبعد  الصناعية  الثورة  بعد  ظهر  كمفهوم  العالم 

كله،  الزمن  استغرقت  الحضارة  أن  ومعروف  الكبرى، 

صعيد  على  خاطفًا  تطورًا  عام  مئة  في  البشرية  تطورت  فيما 

التقنية والحوسبة وعلوم الفضاء والأسلحة والفنون. العالم 

العربي كما يقول بعضهم لم يستوعب هذه الصدمة الرقمية 

من  ينتقل  أن  العربي  العالم  يستطيع  هل  برأيك  الحضارية. 

كونه مستهلكًا للتقنية إلى مشاركٍ أو منتجٍ لها؟

ومختلفة،  كثيرة  واتجاهات  منعرجات  له  العالم   -

فحينما  بذاته،  عالـمًا  تشكل  بيئة  وأي  عوالم،  هو  فالعالم 

تجد  التي  الخصوصية  هذه  عالـمًا.  تصير  خصوصيتها  تكتشف 

التطور  الخصوصية مثلت مرحلةً مهمة في  ما يشبهها، وهذه 

التاريخي الحضاري، وبدونها لما كانت العوالم في عملية التشكل 

والتحول مختلفة، فقد تشكلت أيضًا بيئات مختلفة في البداية 

كانت متفارقة، لكن مع الزمن وعبر التجارة والحرب والهجرة 

ينشأ ما نسميه عالـمًا هو  بدأ  الطبيعة والمجتمع،  أفعال  وكل 

العوالم مجتمعة، قد لا تكون العوالم كلها مجتمعة في هذا 

العالم، وقد نكتشف الآن عوالم أخرى لنضمها إلى عالمنا، لذلك 

المسألة مفتوحة.



104

حوار

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الأنا والآخر

● هل هذا التصور هو تصور أخلاقي عن العالم، أم أنه 
ترميز لهذا المعطى الذي ندعوه العالم؟

يعني  أخرى  عوالم  اكتشاف  ذلك،  من  وأكثر  كلاهما   -

الاعتراف بوجود الآخر، وأنت لست ذات العالم، أنت لن تكون 

شيئًا دون الآخر، ولاحظ أن هناك ثنائية الأنا والآخر نشأت حتى 

القديمة  الأساطير  في  إنه  بل  بعضهما،  اكتشفا  حين  اثنين  بين 

جاء  أين  من  يعرفا  لم  البدايات  في  والرجل  المرأة  أن  معروفٌ 

وليدهما، لكن الوليد أتى وأضاف عالـمًا جديدًا، فالوليد هو عالم 

جديد لم يكن معروفًا من هذه المرأة ومن هذا الرجل، فالعملية 

هنا مفتوحةٌ وتكتسب طابع المفاجأة.

● وهل العالم العربي استطاع أن يحقق التجاوز من الأنا 
نحو الآخر، رامبو يقول الأنا هو الآخر، والحلاج وابن عربي 

الآخر في  مع  الوجود  ووحدة  والأنت  الأنا  تحدثا عن  كلاهما 

الخطاب الصوفي الرفيع؟

الثنائية ) الأنا – الآخر( كانت  - نعم، بالأساس نشأة هذه 

جزءًا حاسمًا في تكوين البشرية؛ لأنك لن تعرف نفسكَ إلا إذا 

عرفتَ غيركَ، الأنا والآخر هما ثنائية تقوم على طرفين مختلفين 

الآخر،  عبر  إلا  نفسها  تعرف  لا  الأنا  إن  بل  متقابلان،  لكنهما 

الآخر،  مع  تكون  أن  المعنى مضطر  هذا  فأنت في 

وقد يكون الآخر معك، ومن هنا كان مصير كارثي 

نشأت  أن  إلى  التاريخي،  الكوني  التعايش  عبر 

بهذه  فأطاحت  الاقتصادية  والمصالح  الحروب 

القاتلة،  والمصالح  الحروب  تعاظم  بعد  الثنائية 

هذه  في  الخاسر  أن  المتقاتلون  هؤلاء  فاكتشف 

الحال كلاهما، الأنا والآخر.

● لكن ماركس قال: »إن الحرب أو العنف 
المجتمعات  تولّد  التي  القانونية  القابلة  هو 

كيف  القديمة«،  المجتمعات  رحم  من  الحديثة 

تعلّقون على هذه المقولة التي تبرر العنف كحركة جدلية لا بد 

منها لتقدم وتطور البشرية؟

- لا يمكن هذا القول أن يكون تبريرًا أو تسويغًا للعنف، 

فليس  والمجتمع،  الطبيعة  في  يحدث  الذي  هو  العنف  أبدًا، 

العنف  تمارس  أنت  والتحارب،  بالحرب  هنا مقصودًا  العنف 

مع الطبيعة حين ترغمها أن تنتج كذا وكذا، فهي مكملٌ لكَ 

وأنتَ مكملٌ لها، وكذا الآخر الذي لا يعرف مصالحه بعد إلا 

بعد أن ينتهككَ، فجدلية الفعل والمفعول تصبح الجدلية هنا 

، كلاهما يتحمل المسؤولية عبر  الفاعل مفعوًال والمفعول فاعًال

تبادل أدوار الجلاد والضحية، وهذا يتم حتى تنبثق إشراقات 

الوعي الجديد الذي يقوم على تبين أن الإنسان ليس مناهضًا 

ا للآخر. أو عدوًّ

الفكر العربي ثمة من يعيب على هذا  في الفلسفة أو   ●
للدولة الإسلامية هناك  البدايات الأولى  أنه مع نشوء  الفكر 

طائلة  تحت  وباطنية  صوفية  وفرقًا  فئات  وألغى  همّش  من 

»من تمنطق تزندق«. برأيك هل تكون المقولات الصوفية اليوم 

فسحة يتجدد عبرها الإسلام في طرحه وقراءته للعالم؟

توحيدي  خطاب  أي  أو  الإسلامي  الخطاب  نفكك  حينما   -

م  قُدِّ الإسلامي  الله  وتحديدًا  الآلهة  أن  نتبين 

يدخل  هذا  المطلق،  الخطاب  أنه  على  للبشر 

يعدها  التي  الذاتية  بالصفات  يسمى  فيما 

مئة،  وبعضهم  وتسعين،  تسعةً  بعضهم 

هذا  أن  اتضح  وواحدًا.  مئةً  الآخر  وبعضهم 

هذه  عبر  يظهر  إنه  قصوى،  أهمية  ذو  الأمر 

الأسماء والصفات ولا يظهر هو نفسه، ولقد 

طرف  كل  أن  البيروتية  محاضراتي  في  أكدتُ 

حيث  من  الله  ترى  الإسلام  في  فرقة  كل  أو 

عليه  أكّد  ما  وهذا  هو،  حيث  من  لا  هي، 

النبي الكريم محمد حينما سأله أعرابي: »أين 

موجودٌ  »الله  فأجاب:  الله؟«  رسول  يا  الله 

البديع،  الجواب  هذا  إلى  انظر  تراه«.  حيث 

ما  قدمته في محاضراتي بالمغرب، فعقبت بعد ذكري وهذا 

لهذا القول أنه إذا كان الأمر كذلك، فالجميع محقٌّ في إسلامه، 

لذلك كل المتصارعين في المغرب في لحظةٍ واحدة اجتمعوا بعد 

سماعهم هذا الرأي. 

ومن  حقيقته،  له  فالجميع  الحقيقة،  يملك  لا  أحدًا  إن 

رآه  ولقد  الحل،  هو  هذا  النبوّة،  وهي  ألا  الأساسية  المصدرية 

الروزنامة  في  ودخل  جديدًا،  حًّال  المغرب  في  المفكرين  بعض 

أن  على  تأكيد  هو  الإسلامي  الله  إطلاقية  على  التأكيد  الدينية. 

الجميع يملكون الحقيقة، وهم كلهم محقون، لأنهم يرون الله 

اللغة التي أصبحت أدوات للكشف 
العلمي، يجب أن تخضع إلى ولادة 

جديدة قادرة أن تقرأ العالم وتعيد 
إمكانية الحلم به

نساء الثورة الفرنسية ونساء الاتحاد 
ا حاسمًا  السوفييتي جعلوني أضع خطًّ
لإعادة قراءة ما حدث فعلا في التاريخ



105

الطيب تيزيني: القاتل الذي أنتج »داعش« هو الغرب وتبعه الشرق الأعلى

من حيث هم، وليس من حيث هو، و)هم هم( في التعريف، ماذا 

والمصالحي  المعرفي  أمور:  ثلاثة  في  هم(  )هم  التعريف؟  في  يعني 

والقوة، الناس يعرفون وفق هذه المداخل التي يمتلكونها، فهذا 

بطريقته:  سيعرفه  القرآن  يقرأ  لم  متخلّف  بائس  فقير  شخص 

)القادر، والحنون، والعارف، واللطيف(، والثاني هو: )المصالح(، 

مع  وذاك  هذا  والثالث  والسلطة،  الدين  عن  المرء  يتكلم  وهنا 

القوة، مع من يملك القوة، فأنت بذلك مسلم بكل المعنى.

المسألة الدينية والنخب الثقافية

● قلتم: إن المسألة الدينية العربية أهُملت إهماًال مرعبًا 
ليبرالية،  أم  قومية  أم  كانت  ماركسية  الثقافية،  النخب  من 

ونبهتم أن الخطورة تكمن في أن النص يقرأ بطرق متعددة، 

الديني  للنص  تاريخية  قراءة عقلانية  تقديم  اليوم  هل يمكن 

وصوًال إلى فكرٍ نهضوي جديد؟ 

يحمل  نصٌّ  النص  بالأساس  الآن،  العصر  سؤال  هذا   -

دلالات لغوية، لكن من يقرؤه وفق ما هو عليه، لذلك نشأت 

ثنائية )البنية والقراءة(، وهي بنية واحدة.

بين  المسألة  والاجتهادات  التفاسير  تعقد  ألا  لكن   ●
المسلمين أنفسهم؟

القراءات  أو  التفاسير  هذه  أن  أساس  على  مشروع  كله   -

)المعرفي والمصلحي  الثلاث كما أشرت:  القنوات  لتلك  ناتجًا  تأتي 

والقوة(، فالجميع إذًا مسلمون، إسلام للكل حسب ما يفهمه، 

قد  وزكاة  وصوم  صلاة  من  بها  يقوم  التي  الطقوس  تلك  حتى 

منذ  الفكرة  هذه  استنبطت  أنني  والحقيقة  شيء،  إليها  يضاف 

سنوات عندما كنتُ في الصين، حيث دُعيتُ للتحدث عن الدين 

مقابرهم،  إلى  أخذوني  المحاضرة  وقبل  الإسلامية،  والثقافة 

يوجد  فلا  الآخرين،  مقابر  عن  مختلفة  مقابرهم  أن  ولحظت 

بنية معمارية، فسألتهم عن سبب ذلك فقالوا:  أو  لها شواهد 

اليوم لا يوجد شواهد  السعودية مثًال حتى  »نحن هكذا«، خذ 

حسب  يختلف  وهذا  الدوارس«،  القبور  فـ»خير  لموتاهم  قبور 

من  يأتي  الفهم  وهذا  وأخرى.  فرقةٍ  بين  النص  فهم  اختلاف 

المصالح والمعارف والقوة، فإن لم يوجد الفهم، سيوجد الإيمان 

العفوي، فالإنسان البسيط يؤمن بشيء لا يعيه لكنه يحتاجه.

ماذا  لكن  إنسانية،  حاجة  والدين  الدين  عن  نتكلم   ●
العربية؟ كيف  المجتمعات  الدينية في حياة  المؤسسة  عن دور 

تقيمه؟

هذه  دون  أتى  هو  حيث  من  الدين  لاحقًا،  أتت  المؤسسة   -

والمصالح  للفهم  كمحصلة  جاءت  الأخيرة  فهذه  المؤسسات، 

وخصوصيته  قوته  له  وكان  المسجد  فظهر  أيضًا،  والقوة 

التحولات  من  جزء  وهذا  الدينية،  المؤسسة  وأتت  وفاعليته، 

التاريخية التي لا يمكن أن تنكرها، فهي موجودة، لكن الكشف 

عن بواعثها العميقة البعيدة يحررك منها.

● كيف يتم ذلك؟
- يتم حين تعود إلى المطلق إطلاقًا والنسبي إطلاقًا، النسبي 

نسبيًّا  يصير  أن  يمكن  لا  والمطلق  مطلقًا،  يصبح  أن  يمكن  لا 

الدينية.  المؤسسات  بكل  تطيح  هنا  النسبي.  يستوعب  ولكنه 

ذات مرة في محاضرة ببيروت تكلمت عن هذه الفكرة، ورأيت 

أنها كشف هائل، ووقف أحد الحضور فقال لي: هذا نوع من 

سُمّي  »المسلم  فقال:  كيف،  فسألته:  الإسلام،  من  التشفي 

منه،  ويقترب  به  ويؤمن  له  ويصلي  الله،  يعرف  لأنه  مسلمًا 

والآخرون يبتعدون«. فأجبته أن هذه المشكلة تُحل عبر تحديد 

قلتَ:  إن  نسبيًّا،  ليس  فالنسبي  إطلاقًا؛  المطلق  بين  العلاقة 

عبّر  لذلك  مطلق،  )الله(  فــ  به،  أطحتَ  أنكَ  معناه  نسبي  إنه 

بعضهم عن الدين بأنه إلهام، نستلهم لكننا لا نعرف تمامًا. من 

الناس مسلمين ومسيحيين مؤمنين بإسلامهم  هنا أصبح كل 

ومسيحيتهم، ولا أحد يستطيع أن يملك الحقيقة، لا ملك ولا 

أمير ولا سلطان ولا قائد ولا إمام.

الوقوع في  المادي والمثالي حرصتم دومًا على عدم  بين   ●
التفسيرات الغيبية الميتافيزيقية للتعبير عن الإسلام كظاهرة 

اجتماعية؟ 

نعني  السماوية  الأديان  وحدة  عن  نتحدث  عندما  طبعًا   -

أنها تقوم على ثنائية المطلق والنسبي إطلاقًا كما أشرت، على هذا 

الأساس ألح الإسلام عندما جاء على فكرة 

المطلق  من  وجعل  الفاعل،  النسبي 

إلى  السواد  من  أقرب  منه،  قريبًا 

الوريد،  حبل  من  أقرب  البياض، 

وحدة  عن  تتحدث  كأنكَ  وهنا 

كونية، وذلك هذا القرب الحميمي 

صعيد  على  يلازمه  ما  أنتج  الذي 

الواقع المشخّص والمعيش، لذلك كان 

الواقع. دعنا  الإسلام أقرب الأديان إلى 

نتذكر هنا ما حدث في التاريخ 

حيث  روما،  في  المسيحي 

انتفاضة  هناك  توجد 

سبارتكوس  زعيمها  كان 

الذي  العبيد  ثورة  قائد 

قول  وهناك  عبدًا،  كان 

نجحت  »لو  بديع: 



106

حوار

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

في  قُتِلوا  العبيد  المسيحية«.  تنشأ  أن  محتمًال  كان  لما  العبيد  ثورة 

ذلك الزمان بأعدادٍ هائلة، حتى إنه سميت هذه الحادثة بأسبوع 

العبيد، ما أريد قوله أنه ما كان هناك مسيحٌ بعينه، بل مُسحاء، 

ربما واحد أكثر من الآخر، فثورة العبيد أخفقت ودُمّرت فجاءت 

قد  سبارتكوس  كان  أن  بعد  الرباط،  هذا  أوجدت  التي  المسيحية 

نادى بكل الحقوق التي نادت بها المسيحية. المسيحية تاريخها ممتلئ 

بالدلالات الكبرى للتاريخ العالمي، أما الإسلام فقد عاش في عصر 

من  مرتادة  أصبحت  بقعة  وفي  الميلادي(،  السابع  )القرن  متقدم 

مجموعات بشرية واسعة في العالم، ولا سيما عبر التجارة، فجاء 

الإسلام دينًا فاعًال مباشرًا، وهو أيضًا حرر العبيد لكن بطريقته، 

والجميع أخذوا منه، وهذا ما جعل الإسلام أقرب إلى الواقع عبر 

والثروة  كالعبودية  المباشرة،  العينية  الناس  مشكلات  معالجته 

عن  الإسلام  أجاب  لقد  المشكلات.  من  وغيرها  والخصّي  والزواج 

مشكلات مرحلته، وعلى رغم ذلك ظل كل من الإسلام والمسيحية 

الأعالي  الذي في  ذاك  المسيح هو  والنسبي.  المطلق  فكرة  قائم على 

نت منها  »يا أبانا الذي في الأعالي«. الإيحاءات صُنّعت وفُعّلت وكوِّ

لا  قد  الخصائص  هذه  الفعل،  بهذا  انتهت  مشكلات  هي  أحداث 

تكتشفها في أديان أخرى.

● فرّقتم في بحوثكم بين مفهوم الشفاعة المحمدية وبين 
مفهوم الخلاص المسيحي. برأيكم هل من الممكن اليوم توحيد 

أم  كان  مسلمًا  العربي  الإنسان  عن  وفلسفية  فكرية  رؤية 

مسيحيًّا في إطار حضاري مشترك؟

مطلقًا،  وليس  نسبي  تمييز  هو  وذاك  هذا  بين  التمييز   -

فكان  نفسه،  بالإسلام  تمت  التي  للتحولات  خضع  أنه  النسبي 

في  مشكلاتهم.  لمعالجة  الناس  من  فأكثر  أكثر  يقترب  الإسلام 

الأكثر  الفكرة  ظلت  لكن  المنحى،  هذا  في  اتجاه  نشأ  المسيحية 

فاعلية ودخلت في حياة البشر المدينين بالمسيحية كمحفز، ولم 

تتدخل في حياة البشر الخصوصية كالتجارة والتعليم والاقتصاد. 

كيف  عالمية.  ظاهرة  داعشًا  إن  قلتم:  سابق  حوار  في   ●
نستطيع اليوم قراءة ظاهرة الإرهاب المنتشر في العالم؟

والإذلال  الإفقار  بقدر  عالمية  ظاهرة  داعشًا  إن  نعم   -

واللاكرامة التي يعيشونها في بلدانهم، هؤلاء قتلة لكنهم أيضًا 

يملكون  لا  فهم  مجرمين،  الآخر  بعضهم  يكون  قد  ضحايا، 

شيئًا، القاتل الذي أنتج داعشًا هو الغرب، وتبعه الشرق الأعلى. 

أصبح  الذي  والشرق  المتجبر  الاستعماري  الغرب  نتيجة  داعش 

مقلدًا للغرب يحاول أن يفعل ما يفعله. لقد نشأ داعش عالميًّا 

لكن في النية الخفية غير المرئية، لذلك التخلص من داعش يعني 

أن تبني عالـمًا جديدًا.

● أريد أن أستوضح منك أوًال موقفكَ الجديد من القراءة 

العولمة  العربي، ثم كيف يمكن مواجهة فكر  الجابرية للفكر 

أي  إجهاض  وبالتالي  العربية،  الهوية  تفكيك  يهدد  الذي 

احتمالات لنهضة قادمة؟

الفكر  إليها  وصل  التي  الذروة  إلى  ينقلنا  هذا  سؤالك   -

تكون،  لا  أو  تكون  أن  إما  حاسم،  طابع  ذات  ذروة  العربي، 

فالجابري  الهوية،  هذه  ونفي  الكينونة  نبش  في  هنا  الذروة 

أنه رحل، ولقد ظل  الحال  كان صديقًا مأسوفًا عليه بطبيعة 

صديقي حتى آخر أيام حياته. مؤخرًا كنتُ في المغرب، وكانت 

من  وآخرين  عائلته  التقيت  حيث  ا،  جدًّ مهمة  لقاءات  هناك 

أصدقائه، الحقيقة كانت هذه الزيارة مناسبة لمراجعة موقفي 

كان  فلقد  قدّمه،  ما  بعد عرض  وذلك  الجابري،  الأستاذ  من 

لقاءً مركبًا بين الشخصي والفكري، والجميع بات يعرف أن في 

في  الأحداث  نهاية  قبل  مقموعةً  كانت  ثقافية،  حركة  المغرب 

تونس خصوصًا. الفكر العربي مر بصعوبات كبرى، لكن هذه 

أنتجت  ولادة  بمثابة  كانت  إيجابية،  نتائج  حملت  الصعوبات 

بلدٍ  في  كان  الجابري  المرحوم  مع  لقاء  آخر  ا.  جدًّ مهمة  أشياء 

إلى  فكره  أوصل  قد  الرجل  وكان  الإمارات،  في  أظن  خليجي، 

تحديدًا  الغرب،  مقابل  الشرق  مع  يندرج  الذي  الفكر  موقع 

وهذه  المستشرقون،  لها  أسس  التي  والغرب  الشرق  ثنائية 

الذروة التي قرأها الجابري بشكل مطول، لكن الجدير بالذكر 

أنه وقبل وفاته بمدة قصيرة بحث عن ذروة أخرى ووجدها في 

الآن  يقول  كما  الحل  هو  الإسلام  إن  وقال:  الإسلامي،  الفكر 

الإسلام أقرب إلى الواقع عبر معالجته 
مشكلات الناس العينية المباشرة 

كالعبودية والثروة والزواج والخصيّ 
وغيره من المشكلات



107

الطيب تيزيني: القاتل الذي أنتج »داعش« هو الغرب وتبعه الشرق الأعلى

الجابري والذهاب إلى الوصية الأخيرة
قال المفكر العربي الطيب تيزيني: إنه دهش حين اكتشف ما آل إليه المفكر الراحل محمد عابد الجابري، »فالرجل 

قدم الكثير للفكر العربي، على رغم أنه في قطعياته الأخيرة ألغى ما عُدَّ فكرًا عربيًّا فاعًال متجددًا... أعتقد أن هذا المنعطف 

كانت له جذور قديمة وعريقة في نفسه ظهرت لأسباب كثيرة تحيط بالمفكر والكاتب، فظهر كأنه مفكر إسلامي، وانتهت 

المسألة العربية الفكرية لديه، ولهذا الآخرون الذين ساروا باتجاه الفكر الإسلامي التجديدي ساروا متوافقين مع المرحوم 

إنني أحترم الجابري  المدة لم تطل في فاعليتها. شخصيًّا  الجابري ورأوا فيه سندًا لهم من مصريين ومغاربة، لكن هذه 

واجتهاداته يجب أن تؤخذ بعين الاعتبار، لكن المهم أنه كان في حياة الجابري عامل قائم ربما من الطفولة، وأتت الدراسة 

، وظهر أن هذا التحول أتى متأخرًا حين أصبحت الأسس المتينة قد ثبتت، هذا تحليل أولي،  في فرنسا وغيرها لتحدث تحوًال

لكن الجابري مشكور في كل الأحوال حتى في مسألة اكتشاف الإسلامية؛ لأن هذا الكشف يقدم لنا مهمات جديدة بأن نقرأ 

ما لم نقرأه. فالجابري لم ينتقل من حقل إلى آخر، ولم يحدث شرخًا بين الأمرين، بل حافظ على كليهما، وهذا يضيف 

إلى الفكر العربي إشكالية جديدة بأن مفكرين عربًا لم يستطيعوا أن يخرجوا من الإشكال الأول الذي ولد معهم، فنشأت 

نتوءات سمحت بإضافات جديدة ظهرت أواخر العمر، حينما يصل العمر إلى أواخره يحس أن الأيام اقتربت من نهايتها، 

وأن عليه الذهاب إلى الوصية الأخيرة.

• هذا يقودنا إلى شخصية المفكر العربي التي لم تحل مشكلتها مع الغيب؟ كيف تعلقون على ذلك؟

هذا سؤال صحيح، ليس مع واحد أو اثنين من المفكرين العرب، بل ربما مع معظمهم، وأنا أقول ذلك عن معرفة 

بأصدقاء جمعتني بهم علاقات كبيرة وطويلة. لا أريد أن أقول شيئًا عن المرحوم حسين مروة المفكر العلماني الذي نشأ 

في مكان إسلامي هو الحوزة الشيعية، وقد كان يحدثني عن ذلك كثيًرا، أذكر أننا كنا أنا ومروة في مؤتمر بإسبانيا، وكان 

حديثه بحديث من يرغب في العودة إلى بيئته الدينية أو يتبنى ذلك، إذ كان هذا جزءًا من وعيه يحترمه، لكن مروة كان 

يظن أنه وصل إلى ما وصل إليه عبر الطريق من هذا وذاك.

الإسلاميون، ما زاد الموقف اضطرابًا بيني وبينه، وكنت قد كتبتُ 

ا حول الجابري، بعنوان »من الاستشراق الغربي إلى  كتابًا خاصًّ

الاستغراب المغربي«، وفيه نقدتُ ما قام به الجابري، ورئي في 

حينه أن مسألته وصلت إلى حدها النهائي القاطع.

نفسه،  في  مُبعدًا  كان  ما  الجابري  قدّم  رحيله  قبل  لكن   

شخص  تقمص  لكنه  إسلاميًّا،  بالأساس  كان  أنه  لي  واتضح 

الباحث في الفكر العربي، إذًا الجابري كان له موقفان. طريف أن 

أقول: إنني انطلقت من منطلق الجابري الفكري، وهو منطلق 

عام أساسه النقد التاريخي، ووصلت إلى أنه كان من المندهشين 

الشاعر  إليه  وصل  ما  وصل  بحيث  فاقعة،  بصورة  بالغرب 

شرق  »الشرق  الشهيرة:  قولته  قال  عندما  )كبلينغ(  البريطاني 

والغرب غرب ولا يلتقيان«. الجابري وصل إلى ذلك بلغة الفكر، 

الحقل،  هذا  ضمن  يتحرك  كبيًرا  إرثًا  ترك  الجابري  ثم  ومن 

لكن في آخر حياته اتضح أنه ينطوي على بنية خبيئة لم تُفصح 

واضحة،  غير  وظلت  تمامًا  تفصح  لم  الأقل  على  نفسها،  عن 

المقالات  بلغة  أشار إلى ما كان خبيئًا وبلغة كتبت  وقبل وفاته 

والمشاورات والأحاديث الذاتية.

فمرجعية  والشرق،  الغرب  موقعين:  من  انطلقت  هنا 

أن  يرى  وكان  الغرب،  كانت  التاريخية  المنهجية  الجابري 

الشرق يبقى شرقًا كما يأتي لاحقًا مفكرون آخرون يقولون: 

هذه  الغرب.  من  قريب  موقع  في  نكون  أن  نستطيع  لا  نحن 

الفكرة هي فكرة استشراقية بالأساس، مع العلم أن كثيرين 

خصوصًا  الاستشراق،  نشأة  بعد  الغربيين  المفكرين  من 

الآخرين  المستشرقين  مسلك  يسلكوا  لم  منهم  الطليان 

ضمنًا.  تظهر  الكولينالية  النزعة  حيث  قاطعًا،  ا  خطًّ وأخذوا 

لكن الأمر يظهر فكرًا واجتهادًا، فقد كان الدافع الخفي هو 

الفكر  أن  الجابري حين رأى  انطلق منه  الذي  الجديد  العالم 

يقدم  لا  أي  سآّل،  وغير  مبدع،  وغير  منتج  غير  فكر  العربي 

المستشرقين  أحد  »بيجيه«  صراحة  أعلنه  ما  وهذا  أسئلة، 

وهناك  أسئلة،  ينتج  لا  الشرق  أن  أدرك  حين  الفرنسيين 

الضيق«،  »الباب  بعنوان  كان  بيجيه  فكتاب  جديدة  طرفة 

بإشارة  تُرجم  وفعًال  العربية،  إلى  يترجمه  أن  أحدهم  وأراد 

من طه حسين، وكان ذلك، وحين علِمَ صاحب الكتاب بذلك 

بعث رسالة إلى المترجم قال فيها: إلى من تقدم كتاباتي؟ وهل 

التي  المسائل  يهمّه  من  هناك  هل  عندكم،  يقرأ  من  هناك 

إذ  المترجم بل من طه حسين  يأتِ من  لم  الجواب  أطرحها؟ 

خُدِعت  لكنكَ  عمليًّا،  صحيحًا  مسلكًا  سلكتَ  »إنكَ  له:  قال 

من آخرين، إن الفكر العربي أيضًا هو فكر سآّل«.



مقال

108

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

لقد كان الشاعر الإيراني الكبير »خاقاني شرواني« 

صاحب قصيدة »مدائن« الحماسية الوطنية »520-

595هـ« من أقرب أصدقاء جمال الدين عبدالرزاق 

الشاعر والكاتب المعروف في عصره، وعلى رغم 

وجود نوع من التنافس بين الرجلين وهما شاعران 

محظوظان بلطف وعناية شروان شاه ملك أذربيجان، 

غير أن كمال الدين عبدالرزاق أنشد قصيدة حزينة 

حين وفاة خاقاني التي بعد مرور أکثر من ثمانیة 

قرون علی ولادتها، لا تزال حیة في عواطف الإیرانیین 

الفارسية، ونقرأ بمطلع  الناطقین باللغة  بل جمیع 

القصيدة: »كنت أقول دائمًا: إن خاقاني سوف يردد 

هيهات هيهات، برحيلي/ وما كنت أتصور بأنني سوف 

أرثيه«.

حینما وقف آیة الله علي خامنئي مرشد الثورة 

الإيرانية أمام نعش صديق عمره هاشمي رفسنجاني، 

كنا نتوقع بأن يذكره رحيل من وضع تاج ولایة الفقیه 

علی رأسه، بقصیدة جمال الدین إسماعیل في رثاء 

خاقاني، ولكنه استفاد من فرصته الأخيرة للنيل من 

مكانة رفسنجاني. وربما ساد شعور بالانتصار قلب 

خامنئي ورأسه بسماعه خبر وفاة هاشمي رفسنجاني، 

ولولا ذلك ما كان العمید قاسمي من قادة الحرس 

القريبين منه قادرًا على أن يذكر هاشمي رفسنجاني 

بأقبح العبارات وأكثرها قذارة بعد رحيله، لقد جعل 

قاسمي هاشمي رفسنجاني رأس الفتنة ومخطط 

المؤامرة الكبرى ضد النظام »انتفاضة الخضراء 

في عام 2009م«. خطاب المرشد بعد أسبوعين من 

علي نوري زاده
مدیر مرکز الدراسات العربية الإيرانية في لندن

رحيل رفسنجاني الذي أشار خلاله إلى فتنة أكبر، وتحول 

»شخص من مناصري الثورة، بل من قادتها إلی منافق في 

خدمة الأعداء والقوى المناهضة للثورة«، كان بلا أدنى 

شك، تأكيدًا على حقد المرشد لرفسنجاني، وعدم تمكنه 

من ضبط أعصابه إزاء تقدير الشعب لرفسنجاني ومواقفه 

في العقد الأخير من حياته، وذلك خلال مراسيم تشييع 

جثمانه إلى مثواه الأخير داخل حرم الخميني.

 

المرشد یقلل من شأن الشیخ 

لقد نعی خامنئي هاشمي رفسنجاني في بيانه بلقب 

»حجة الإسلام« وليس »آية الله« ما أدى إلى سحب لقب 

آية الله عن هاشمي رفسنجاني من قبل رجاله وقادة 

حرسه على رغم أنهم ذكروا اللقب في عبارات المواساة 

والعزاء بعد رحيل الرجل مباشرة، كما أن المرشد حذف 

عبارة »اللهم إنا لا نعلم منه إلا خیرًا وأنت أعلم به منا« من 

صلاته على جثمان رفسنجاني على رغم ترديده هذه العبارة 

في الصلاة علی جثمان مهدوي کني رئيس مجلس الخبراء 

الراحل وبقية رجال النظام عند وفاتهم. ومن ثم شهدنا من 

أعلام النظام تضخيمًا غير عادي في تغطية حادث حريق 

مبنى بلاسكو بطهران لأكثر من أسبوعين، وتخصیص 

صفحات عدة في الصحف والمواقع الإلكترونية للنقاش 

حول أسباب الحادث ومن المسؤول، من دون الإشارة 

إلى أن مالك المبنى حبيب إلقانيان أعدم في بداية الثورة 

المستضعفين« تجاهلت طوال  الحالي »مؤسسة  ومالكه 

السنين الماضية تحذيرات بلدية طهران ورجال الأعمال 

والعاملين بالمبنى ووكيل العقارات من خلو المبنى من 

ارتياح السید برحیل الشیخ
لن یستمر طولی



109

أبسط أجهزة إطفاء الحريق و.... بقصة مبنی بلاسکو 

المدمر، استطاع النظام وضع حد للسؤال المطروح منذ 

الساعات الأولى لإعلان نبأ وفاة رفسنجاني، »هل اغتيل 

رئيس مجمع تشخيص مصلحة النظام أو مات في ظروف 

طبيعية؟«.

إلى ذلك فإن أجهزة دعاية خامنئي حاولت أيضًا 

استغلال الصداقة التي كانت تربط هاشمي رفسنجاني 

والقيادات السعودية لتخفيف شأنه »لمدة أسبوعين 

لعبت أجهزة دعاية الولي الفقيه التابعة للحرس على 

أوتار الكذب والنفاق بادعائها أن السعودية لم تشارك في 

عزاء آل رفسنجاني ولو ببرقية موجزة، وبعد نشر خبر 

رسالة العاهل السعودي وولي عهده وولي ولي عهده إلى 

التلفزيونية الفارسية  أسرة رفسنجاني من إحدى القنوات 

الفضائية من خارج البلاد، نشرت وكالتا تسنيم ورجا 

نيوز الخبر بشكل غير دقيق ومحرف، مضمونه أن رسائل 

التعزية وصلت إلى أسرة رفسنجاني بعد أسبوعين من 

وفاته، ما دفع الفضائية الفارسية السابق ذكرها لبث 

إيضاحات  نقًال عن شقيق رفسنجاني محمد هاشمي، 

مضمونها أن برقيات المواساة من الأسرة الملكية وصلتنا 

بعد ثلاثة أيام وليس أسبوعين كما زعمت بعض الصحف 

الإلكترونية. والمواقع 

مشاعر المرشد بالأمس واليوم وغدًا  

عودة إلى موضوع خامنئي ومشاعره، فإنه بدأ يشعر 

، ومن ثم  حسب مصادرنا بعزلة بالغة، عن الشعب أوًال

عن قطاعات كبيرة من رجال الحكم والحوزة والإصلاحيين 

أزعجتهم سلوكيات خامنئي  الذين  القدامى  والمحافظين 

وزمرته حيال الرجل الذي أوصله إلى كرسي القيادة، 

بل أجلسه فوقه بخطاب مفصل، والذي تضمن نقل 

روایات مفبركة عن الخميني حول خامنئي في جلسة 

اختيار المرشد الجدید بمجلس الخبراء بعد یوم من 

وفاة الخميني. وبعد غياب رفسنجاني ببضعة أيام، بعث 

الأستاذ سيد حسين ميردامادي خال خامنئي برسالة إليه 

عاتب خلالها ابن شقيقته بسبب »تحوله إلى طاغوت مليء 

بالحقد حيال« قائد شريف وبارز مثل المرحوم هاشمي 

رفسنجاني، حسبما جاء في رسالته. وطالب میردامادي 

نجل شقيقته »أن يغير سلوكه وخطابه وممارساته في 

المدة الوجيزة المتاحة له قبل أن يدعوه الله إلى حيث لن 

تساعده مخابراته ولا حرسه وأجهزة قمعه؛ بل سيواجه 

الحي القيوم القادر المتعال، البصير والعليم بأسرار سيد 

علي آغا مهما كان لقبه.

لقد أظهر غياب رفسنجاني عورة ولاية الفقيه، ومن 

كانوا يعدون سيد علي آغا نائبًا للمهدي المنتظر بقلب 

مليء بالحب والمعرفة الإلهية، اكتشفوا وجهه الحقيقي 

خلال بضعة أيام. والرجل الذي يدعي أنه كان صديقًا 

لهاشمي رفسنجاني 59 عامًا، يقلل من شأنه وتخفض 

مرتبته الدينية يوم رحيله من آية الله إلى حجة الإسلام. 

بل في الصلاة على جثمانه، يقرر إلغاء الدعاء الواجب في 

الآداب الدينية عند إقامة صلاة الميت: »اللهم إنا لا نعلم 

منه إلا خیرًا وأنت أعلم به منا«. وهل يمكن أن يكون هذا 

لهاشمي رفسنجاني؟ الرجل صديقًا 

بضعة أسابيع مضت على تشييع جثمان هاشمي 

رفسنجاني، وفيما تزيد كل يوم مكانته عند المواطنين، 

يخسر المرشد ما بقي من رصيده ساعة بساعة. ويبدو أن 

المواطن الإيراني لم يعد يتذكر، سنوات سطوة رفسنجاني 

وتلك الأيام التي كان الشيخ الرئيس الحاكم الحقيقي 

هاشمي رفسنجاني



مقال

110

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

للبلاد، أيام الاغتيالات السياسية التي شملت عددًا 

من أبرز الشخصيات السياسية والثقافية داخل إيران 

وفي الخارج، نسي الناس ذلك وأبدوا تقديرهم 

وإشادتهم برفسنجاني معمار الإصلاحات والانفتاح. 

وبالنسبة للمرشد، الذي لا يخفي كرهه ونفوره 

التي  المثيرة  للرئيس محمد خاتمي بسبب الشعبية 

كان ولا يزال يحظى بها وسمعته الطيبة ومكانته 

العالمية، فإنه بدًال من أن يسمع توصيات رفسنجاني 

وخاتمي برفع علم الإصلاح بيده ويصبح قائدًا ورمزًا 

للإصلاحات والانفتاح والتقدم، حاول بكل قواه 

وبشتى الطرق والوسائل، إفشال مشروع خاتمي 

الإصلاحي، وتشويه وجهه أمام الرأي العام، غير أن 

خاتمي ازداد شعبية کلما تعرض لهجوم من المرشد 

وزمرته. واليوم تتكرر تجربة خاتمي، هذه المرة لزعيم 

ميت، ورفسنجاني في قبره، سيمثل خطرًا أکثر 

على ولاية الفقيه ومستقبلها، من اليوم الذي كان 

حيًّا يرزق، وخلال سنوات رئاسته بمجمع تشخيص 

مصلحة النظام كان همّ رفسنجاني الوحيد ضمان 

استمرارية النظام وصيانة مقام المرشد، بخطوات 

جريئة للمصالحة الوطنية، وإزالة العوائق في مسيرة 

، ومن ثم مع  التعايش السلمي مع الجيران أوًال

الدولي. المجتمع 

مصادري في إيران متفقة جميعًا حول خسارة 

خامنئي الكبرى برحيل رفسنجاني، ولأكثر من بضعة 

أسابيع يبحث المرشد عن بدائل لرفسنجاني، لقد 

عين مستشاره الأعلى الدكتور علي أكبر ولايتي عضوًا 

في الهيئة التأسيسية للجامعة الحرة!! »وفقط في 

مملكة ولاية الفقيه يمكن تعيين عضو في الهيئة 

التأسيسية لجامعة ما، دون أن يكون لهذا الشخص 

أي علاقة سابقة بالجامعة المذكورة«. ووسط 

شائعات حول تكليف آية الله موحدي كرماني عضو 

مجلس الخبراء بإدارة شؤون المجمع، شن أنصار 

أحمدي نجاد حملة دعائیة لمصلحته كأفضل مرشح 

لتولي رئاسة المجمع، أما روحاني فينظر إلى هذا 

المنصب على أنه منصب يستحق هو فقط أن يتولاه. 

بحيث سبق أن تولى كل من خامنئي ورفسنجاني 

رئاسة المجمع وهما رئيسا الجمهورية. 

ورفسنجاني كان أيضًا المندوب الأول لأهالي العاصمة 

بمجلس الخبراء ويرغب روحاني أن يملأ كرسيه بالمجلس، 

هادي خامنئي »شقيق المرشد المؤيد للإصلاحات وصديق 

خاتمي وروحاني الحميم« أو حسن الخميني حفيد آية 

الله الخميني، أما خامنئي فينوي منح الشيخ محمد یزدي 

الذي خسر في الانتخابات الأخيرة لمجلس الخبراء، مكان 

رفسنجاني في مايو المقبل، تمهيدًا لانتخابه رئيسًا للمجلس. 

وجنتي الرئيس الحالي للمجلس شخص منبوذ حتى بين أتباع 

المرشد بمجلس الخبراء وليس مؤهًال لإدارة المجلس يوم 

غياب خامنئي وانتخاب مرشحه سيد إبراهيم رئيسي مرشدًا 

ثالثًا للنظام، وأخذ الاعتراف من النواب لمجتبى خامنئي 

نائبًا لرئيسي ليتولى المنصب بعد رحيل رئيسي. »والمعروف 

أن سيد إبراهيم رئيسي أصدر أحكام الإعدام بحق 4500 شاب 

وشابة من أعضاء مجاهدي خلق والتنظيمات اليسارية 

والوطنية والليبرالية في عام 1988م، وقد وصفه المرجع 

الراحل آية الله حسين علي منتظري بلقب الجزار المعمم. 

يقول الدكتور محمود طهراني ابن شقيقة خامنئي »السيدة 

بدري« ونجل »الشيخ علي طهراني« رجل الدين المعارض 

للخميني: إن خاله المرشد، يعاني هذه الأيام آلامًا جسدية 

ونفسية شديدة، ويساوره خوف وقلق حول مستقبل النظام 

ومستقبل أسرته بعد وفاته ونقله من مجمع أذربیجان حيث 

يقيم، إلى المقبرة الفخمة التي يجري بناؤها له حاليًّا، بجوار 

حرم الإمام الرضا بمشهد، ليرقد في بيته الأبدي. 

٭٭٭
ذهب رفسنجاني إلى حيث لا عودة، تاركًا صديق عمره 

بمفرده يواجه تحديات، كان باستطاعة شيخه الرئيس 

التصدي لها بحكمته. وما من شك في أن خامنئي سيردد 

قريبًا مطلع قصيدة عبدالرزاق إسماعيل في رثاء خاقاني.  

لقد أظهر غياب رفسنجاني عورة ولاية 

الفقيه، ومن كانوا يَعُدُّون سيد علي 

آغا نائبًا للمهدي المنتظر بقلب مليء 

بالحب والمعرفة الإلهية، اكتشفوا 

وجهه الحقيقي خلال بضعة أيام



111

عام النزوح
في صباح شتوي ذي ندى.. 

 وبينما كنت أعدّ عناصر فطوري المقدس؛ قطعة جبن أصفر، وكسرة خبز مقرمش، وشاي مزدوج الكثافة، لم 

أتمكن من شم رائحة الخبز أثناء التحميص، تعجبت فهي المرة الأولى التي يفعل فيها الخبز ذلك! 

حككتُ أرنبة أنفي أستحثه على إعادة التشغيل أو على التذكر، ففوجئت بالفراغ، كانت الأرنبة والثقبان جميعهم 

مفقودين، لم يكن هناك عبث يُذكر بوجهي سوى تسجيل غياب مستشعِر الرائحة..

على  باستخفاف  ينسكب  بكوب  نفسي  حول  أطوف  وجدتُني  والمغسلة،  الطاولة  تحت  أبحث  المطبخ  حول  طفتُ 

بلاطات سيراميكية ملساء كانت تفاخر بلمعانها حتى قبل قليل.. 

هل من المعقول أن يغيب في ليلة وضحاها آخذًا معه كل شيء، لم يكن من بُدّ الركض باتجاه السرير لعله انتزع 

محدِثًا  الشجيرات  بين  يتقافز  شيئًا  لمحتُ  مدقق،  تفكير  دونما  للحديقة  هرعتُ  عليه،  أعثر  لم  ما،  طياتٍ  بين  هناك 

أتبعه بنظري لم ألحق به، كان  إنه هو.. رحت  خشخشة كحفيف نسيم وكوقع ضفيرة شمس على غصن مختبئ، 

يعتمد على طريقة لا يمكن التنبؤ بها في القفز، مسافة قصيرة توقف ثم يتابع في اتجاه آخر، »أنفي.. أنفي.. أنا هنا«، 

ا إلى مكانه، في حين تابع القفز حتى اختفى عن ناظريّ.. ناديته وظننتُ لوهلة يقين أنه حالما يراني سيهفو مرتدًّ

أذكر أن حدثًا جلًال مشابهًا وقع لوجه جارة لنا مطلع عام النزوح، وحينذاك تساءل الجمع دهشًا ما بالها الوجوه 

غدت تغادر أصحابها.. بل تنقلب عليهم..

»أنف مفقود.. عيٌن ضالة..«

رهف سمعي في جزء من الثانية لهسيس أو حسيس بين عشب أخضر نبت 

الليل« والتي  تبتل أمام شجرة »ملكة  لة كأنها  إنه هناك في وقفة مبجِّ حديثًا، 

أفقده  أن  قبل  متهدج  بفتورٍ  بادرتُ  ما،  تجلٍّ  حالة  تبادله  سكون-  -في  بدت 

التفت  السحَر،  بمقدِم  شذاها  وتطلق  مساءً،  تتضوّع  أنها  تعلم  مجددًا: 

نحوي: تذْكُرينها إذًا؟

في العادة.. نستيقظ ولَم نكمل قط حلمًا حتى النهاية، أما هذه المرة 

انتهى الحلم ولَم أصحُ، فبقيت العبارة الأخيرة تردد صداها في أذني... .

أتحسس أذني!

رحاب أبو زيد  كاتبة سعودية

نصوص

111



112

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

تحقيقات

الرقابة وضعف القوة الشرائية والتأشيرات وعجز الاتحاد

أبرز مشكلات الناشرين
في معارض الكتب

لكنها  الكتاب،  لتجارة  ليست مجرد سوق  العربي  العالم  بلدان  الكتب في  معارض 

عرس ثقافي كبير ينتظره الجميع من العام إلى العام، يتنقل الناشرون بإصداراتهم وأعمالهم 

خلفها من بلد إلى آخر، باحثين عن ملتقى مختلف، وقارئ جديد، وأرض تروج فيها فكرتهم 

كصانعي ثقافة راقية، لكن ليس كل ما يتمناه المرء يدركه؛ إذ يوجد كثير من التحديات التي 

تواجه هؤلاء الذين أصبح شرط حياتهم الانتقال من دولة إلى أخرى للمشاركة في عرسها 

الناشرين  تواجه  التي  الصعوبات  أبرز  التعرف على  إلى  »الفيصل« سعت  السنوي.  الثقافي 

وأحلامهم للوصول إلى واقع أفضل مما يعايشونه الآن في المعارض العربية.

القاهرة



113

في حين ذهب مدير دار وائل الأردنية أشرف أبو غريبة إلى أن 

معارض الكتب تقدم أفضل الأماكن للناشرين، »ومن ثم يمكن 

القول: إن غالبية المعارض في العالم العربي مقبولة، ولا تختلف 

الخاصة لكل بلد عن الآخر، والناشر  القدرات  عن بعضها إلا في 

متنوعة«،  طويلة  سلسلة  وهؤلاء  للجمهور،  البيع  غير  يهمه  لا 

مشكلة  توجد  مصر  »ففي  خصوصياته،  معرض  لكل  أن  مؤكدًا 

الشرائية  الكتاب الأردني مرتفع، والقوة  واضحة، وهي أن سعر 

لكن  عالية،  شرائية  بقوة  يتمتع  الرياض  معرض  وفي  ضعيفة، 

ثمة مراجعة لكل العناوين، وثمة رفض لبعضها، وهو ما يجعل 

الناشر يخسر جهده في الشحن للمشاركة في المعرض«.

وأضاف أن ثمة مشكلات أخرى تواجهها مهنة النشر بشكل 

الصناعة،  في  تؤثر  لكنها  الكتب،  بمعارض  لها  علاقة  »لا  عام، 

من بينها تزوير الكتب، و»الإي بوك« الذي أصبح ينافس الكتاب 

الناشرين  اتحادات  كل  أن  فهي  الثالثة  المشكلة  أما  الورقي، 

بعض  فهناك  جناحه،  المقصوص  الطير  مثل  وتقف  عاجزة، 

المعارض المتضاربة في المواعيد، كمعرضي الجزائر والشارقة، ورغم 

التنسيق  والشارقة  الجزائر  من  كل  من  الناشرين  اتحاد  طلب 

لتفادي هذا المأزق إلا أن أحدًا لم يلتفت ولم يهتم، وهو ما يؤكد 

لطلباته؛  الحكومات  تفهم  وعدم  العرب،  الناشرين  اتحاد  عجز 

أي  الاتحاد على معاقبة  إلى عدم قدرة  أحيانًا  الذي يصل  العجز 

من أعضائه حال خطئه، كما لا يستطيع إجباره على المشاركة«.

من جانبه قال مدير مبيعات مكتبة ابن الجوزي السعودية 

دولة  فكل  شيء،  على  متفقين  لسنا  كعرب  »إننا  حسني:  ياسر 

تشترط أمورًا تختلف عن الأخرى، والحس الأمني أصبح مسيطرًا 

غير  أمني  لسبب  ناشر  يُرفَض  أن  الممكن  فمن  الجميع،  على 

أيضًا«،  مفهوم  غير  آخر  أمني  لسبب  كتاب  يُصادَر  أو  مفهوم، 

ولم  الكتاب  بشحن  يقوم  »لأنه  الخاسر؛  هو  الناشر  أن  موضحًا 

بطريقة  تُفتَّش  نفسها  الكتب  و»كراتين«  عرضه،  من  يتمكن 

أننا نبيع ممنوعات وليس الكتب«. وأشار حسني  سيئة، كما لو 

»فلا  شيء،  فعل  يستطيع  لا  العرب  الناشرين  اتحاد  أن  إلى 

يطالب  أن  يستطيع  ولا  الإيجار،  بخفض  دولة  يلزم  أن  يستطيع 

دوًال بتعويض الناشرين، هو مؤسسة أهلية غير فاعلة؛ لأنه بلا 

سلطة على الحكومات«.

وأوضح مسؤول في دار الساقي أن لكل دولة خصوصيتها، 

ما يجعل كل معرض مختلف عن غيره، »فمعرض الرياض يعاني 

إلى  إضافة  والعرض،  البيع  أماكن  إيجارات  ارتفاع  فيه  الناشرون 

وهذا  الكتب،  من  نوعيات  وبيع  عرض  المعرض  مسؤولي  رفض 

الإدارة  فسوء  مصر  في  أما  خاصة،  الساقي  دار  مع  كثيًرا  يتكرر 

والتنظيم هما أبرز المعوقات، إضافة إلى ارتفاع سعر إيجار أجنحة 

هي  والأبرز  الأكبر  المشكلة  تعد  المغرب  في  لكن  والعرض،  البيع 

تحويل الأموال؛ إذ إنه ليس مسموحًا به إلا دخول مبالغ ضئيلة، 

يقول صاحب المؤسسة العربية للعلوم »ناشرون« ومديرها 

جهاد شبارو: إن ضعف القوة الشرائية »هي أكبر الصعوبات التي 

ل في الأعوام  تواجه الناشرين الآن«، مضيفًا أن تزوير الكتب »شكَّ

يقومون  المزورين  أن  وبخاصة  للناشرين،  قوية  ضربات  الأخيرة 

شبارو  وذهب  العربية«.  البلدان  مختلف  إلى  الكتاب  بتصدير 

تسمح  تعد  »لم  البلدان  من  كثير  في  السياسية  الأوضاع  أن  إلى 

ومن  ا،  جادًّ يكون  لا  الإقبال  فإن  سمحت  وإن  معارض،  بإقامة 

من  كل  في  يجري  فيما  نفكر  أن  ولنا  منعدم،  شبه  فالشراء  ثَم 

أنفسنا  ونسأل  ومصر،  والعراق  والسودان  وليبيا  وسوريا  اليمن 

كيف يمكن أن تروج المعارض، ويُقبِل الناس على الشراء في ظل 

كل هذه الفوضى؟«.



114

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

تحقيقات

ما  وهو  العملة،  لتحويل  أماكن  توجد  ولا 

يمثل صعوبة بالنسبة للناشر«.

منشورات  دار  مدير  الناصر  خالد  أما 

المتوسط، فقال: إن كلفة المشاركة في المعارض 

تلقى  أن  يجب  ثم  »ومن  مرتفعة،  أصبحت 

فإنها  وإلا  الدعم،  من  نوعًا  الكتب  معارض 

غياب  مقدمتها  في  كبيرة،  أزمة  ستواجه 

لدى  الشرائية  القدرة  أن  وبخاصة  الناشرين، 

المؤسسات  أن  مضيفًا  كبيرة«،  ليست  الناس 

المعارض  التي تقام فيها  البلدان  الحكومية في 

فمن  الكتب،  شراء  على  تُقبِل  أن  »يجب 

المدهش أن المؤسسات العامة ووزارات الثقافة 

إضافة  مكتباتها،  لتزويد  الكتب  تشتري  لا 

للمعرض  المنظمة  الدولة  مؤسسات  أن  إلى 

على  إليها  القادمين  الناشرين  مع  تعمل  لا 

إنجاز مشروعات ثقافية كبرى، لا أحد يطلب 

القرى  من  كثير  وجود  إلى  مشيًرا  شيء«،  في  الناشرين  مشاركة 

مع  الدول  تتعاون  لا  »لماذا  وتساءل:  ثقافيًّا،  محرومة  والمناطق 

هذه  لأبناء  شعبية  طبعة  في  أو  مدعوم  كتاب  لتقديم  الناشرين 

تقام  التي  المعارض  الناصر  المراكز؟«. وامتدح  البعيدة عن  المناطق 

في الإمارات، موضحًا أنها الوحيدة المستثناة من هذه الملحوظات.

الصعوبات  كردية  عمار  السورية  الأمل  دار  وأجمل صاحب 

التي يواجهها الناشرون في التكاليف المرتفعة لأجنحة البيع، »ما 

يجبر الناشر على تحميل هذه التكاليف على سعر الكتاب«، لافتًا 

إلى أن بعض المعارض »تجبر الناشر على الدفع بالدولار والتحصيل 

نهاية  في  الناشر  يضطر  ثم  ومن  المحلية،  بالعملة  الجمهور  من 

المعرض إلى تحويل ما تحصل عليه إلى دولار، فيبدو لمن لا يعرفه 

كأنه يتاجر في العملة«. وذكر كردية أن من المشكلات المهمة منع 

قد وصلت  تكون  الكتب  هذه  أن  »وبخاصة  العرض،  من  الكتب 

ومزيد  للناشر  أزمة  يشكل  ما  وهو  المعرض،  دولة  إلى  بالفعل 

الناشرين  أن  وأوضح  الكتاب«.  على  توضع  التي  التكاليف  من 

التي قد  الدخول،  تأشيرات  استخراج  أزمة في  »لديهم  السوريين 

شحن  بعد  حتى  سبب،  ولأي  وقت  أي  في  أمنية  لأسباب  تُلغَى 

الكتب نفسها«. وذهب إلى أن التزوير وعدم مساعدة الحكومات 

العرض، من كبرى  أماكن  إيجارات  رسوم  إلغاء  للناشرين، عبر 

المشكلات التي تواجه الناشرين الآن.

رئيس الاتحاد: 
ملاحظات الناشرين ليست حقيقية

رفض رئيس اتحاد الناشرين العرب محمد رشاد ملاحظات الناشرين على الاتحاد، وقال: 

ه إنجازات مهمة قام بها الاتحاد، »من بينها أن اللجنة  إنها غير حقيقية، وعدد جملة مما عدَّ

الملكية الفكرية تمنع أي ناشر من المشاركة حال ثبوت قيامه بالسطو  العربية لحماية حقوق 

الاتحاد  نظمه  مؤتمر  في  العرب  الناشرين  كل  »اجتمع  شهرين  منذ  أنه  مضيفًا  لغيره«،  الفكرية  الملكية  حقوق  على 

المتر في أي معرض عن مئة  إيجار  يزيد  ألا  المهمة، ومنها  القرارات  العديد من  بالشراكة مع مكتبة الإسكندرية واتخذ 

لظروفهم  وفلسطين  وليبيا  واليمن  والعراق  سوريا  ناشري  من  لكل   %50 المتر  إيجار  يُخفَّض  وأن  دولارات،  وعشرة 

إلى  إضافة  الماضي،  يناير  في  القاهرة  معرض  مع  بدأ  وهذا  المعارض.  تنظيم  في  شريكًا  الاتحاد  يكون  وأن  السياسية، 

تخفيف الإجراءات الرقابية على الكتب، ومنح تأشيرات الدخول كلَّ من يطلب الاتحاد دخولهم«. وأكد رشاد أنه لكي 

يكون للاتحاد صوت مسموع »فلا بد أن يلتزم الأعضاء أنفسهم بقراراته«. 

محمد رشاد



تحقيقات

الدولي  الرياض  تتحقق في معرض  أن  يتمنون  وكُتاب شباب عن مطالب  عبّر مثقفون 

للكتاب الذي تنطلق دورته الجديدة في مطلع هذا الشهر )مارس(، ومن هذه المطالب أن تشهد 

الفعاليات الثقافية المصاحبة للمعرض تطويرًا يشمل إدخال الموسيقا لترافق قراءة الشعراء 

لنصوصهم، كما طالبوا بأسعار مخفضة للكتب، إضافة إلى زيادة عدد دور النشر المشاركة.

صالح العوض

يتبادر  ما  أول  إن  يقول:  الهذلول  عادل  والباحث  الكاتب   

ذكر  عند  والنشر  الكتاب  بشؤون  والمختصين  المثقفين  لأذهان 

معرض الرياض الدولي للكتاب »تناقص دور النشر فيه، وفقدان 

أكثر من دار سنويًّا ليس بإرادتها بل بإرادة وزارة إعلامنا للأسف، 

وهذا يضعنا في وجه تساؤل أبنائنا عن سبب هذا التضييق الذي 

للكتاب«،  العاشقين  الرياض  سكان  من  الإقبال  زيادة  يقابله 

مضيفًا أن المعرض يأتي سنويًّا »ليثبت إمكانية تعايش كل الأطياف 

غابت  جميلة  ثقافية  تظاهرة  في  والنحل  الملل  كافة  من  الفكرية 

عنها الفعاليات الفكرية والثقافية الجادة، وهو ما يجعلنا نتحرك 

ثقافيًّا بلا هدى. ونقطة أخيرة أهمس بها في أذن المسؤول: إذا كان 

الكتاب  بيع  فالواجب  الناشر  من  مباشر  بشكلٍ  يشتري  القارئ 

القارئ،  استغلال  من  بدًال  المعرض  خارج  المكتبات  سعر  بنصف 

ولن يتحقق ذلك إلا برقابة ميدانية مشددة على الأسعار«. 

أنها  العبودي  أسماء  والصحافية  الكاتبة  ذكرت  حين  في 

وتتنقل  بيدها،  قائمة  تحمل  أن  تريد  لا  للمعرض  تذهب  حين 

ما  »كثيًرا  سعرها،  في  لتجادل  أو  عنها  لتسأل  الممرات  بين 

ينشر،  من  ومحاورة  لنا،  يكتب  من  محاورة  أستطيع  لو  أتمنى 

أسمعه  أن  وأحب  كثيًرا..  الشعر  أحب  يشتري..  من  ومحاورة 

يقف  شاعرًا  نجعل  أن  يمنع  الذي  »ما  متسائلة:  كتبه«،  ممن 

قرب دار النشر مع هاوٍ عازف ليقرأ بعضًا مما كتب أمام الحضور 

كُتّاب سعوديون يطالبون

»كِتاب الرياض«
بالانفتاح وتطوير فعالياته 

115



116

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

تحقيقات

الناشئة.  وتطور  المجتمع  لازدهار  حاسم  كفعل  القراءة  على 

للكتاب  الدولي  الشارقة  لمعرض  الإشارة  بالإمكان  أنه  وأعتقد 

الكتاب  معرض  فترة  لاستثمار  السعي  على  كمثال  وأنشطته 

بهذا  لنا الاحتفاء  للقراءة. وبعيدًا من هذا وذاك يحق  للترويج 

المعرض كأحد أهم المواعيد السنوية في هذه المدينة«. 

خلال  من  أنه  الهقاص  معتصم  والطبيب  الكاتب  ويوضح 

من  بدءًا  الدولية،  العربيّة  الكتب  لمعارض  متتابعة  زيارات 

معرض جدّة للكتاب في شهر نوفمبر من العام المنصرم، مرورًا 

عند  وانتهاء  نفسه،  الشهر  في  للكتاب  الدولي  بيروت  بمعرض 

معرض مصر في بداية هذا العام، لاحظ نقطة مشتركة »ظهرت 

الثقافي  للمتغير  الواضح  التجاوب  وهي  الأهميّة،  غاية  في  لي 

بعدما  للسطح  نوعيّة  كتب  ظهور  في  ذلك  لنا  وتبدّى  العالمي، 

، وبالانفتاح المتوازن على شتّى المدارس  غاصت تحته زمنًا طويًال

أن  مؤمًال  لهذا،  وامتدادًا  الجديدة،  الفكريّة  والمذاهب  المختلفة 

تكون الدورة من معرض الرياض جديدة في محتواها، وأن تعْبُر 

دون  من  المتنوعة  وأمسياته  المختلفة  الثقافيّة  المعرض  أنشطة 

ضجيج أو عجيج، وبهدوء ينمّ عن مجاراة متزنة للمتغير المحلي 

والثقافي، وأّال يتخلّف عن مستواه المعهود المتصاعد دائمًا، نحو 

غد أكمل وأفضل«.

عادل حوشان: تجربة النشر السعودي لم تنضج بعد
السعودي  الناشر  هموم  يستدعي  للكتاب  الدولي  الرياض  معرض  عن  الكلام 

الحوشان يقول في هذا  والكاتب عادل  الناشر  تواجه صاحب دار طوى  التي  والتحديات 

لا  بعد،  تنضج  لم  متأخرة،  صناعة  »أنّه  السعودي  النشر  يواجه  ما  أكبر  إن  الصدد: 

لقلة  ذلك  وأرجح  الناشر،  ولا حتى  المؤلف،  ولا  فهمه،  قادرة على  الرسمية  المؤسسات 

التجربة بالرغم من المبادرات التي حدثت في العشر سنوات الأخيرة«، مطالبًا بإقامة ورش 

وللنهوض  الحلول  لإيجاد  الرسمية؛  والجهات  والناشرين  الكتاب  »تجمع  مكثفة  عمل 

بالنشر السعودي«. وعن أهم العقبات التي تواجهه كناشر يقول الحوشان: »جزء مهم 

لم يلتفت إليه أحد يضاف إلى وجع المثقفين وهواجسهم بالنجاح والنجومية، منافذ البيع 

وشروطها الخاصة، ومهما يفعل الناشر إلا أنه يأتي في آخر القائمة، المؤلف لا يصدّق ذلك، والمؤسسة الرسمية تفعل نفس 

الشيء ولا أحد يسأل الرجل الجالس على كرسّي يمثّل منفذ البيع«.

عادل حوشان

 ليستمعوا للشعر إلقاءً. أتمنى لو عرض في جانب آخر من المكان 

فلمًا مستوحى من قصة أو رواية.. أن تخصص منصات لكتاب 

إليهم  الشباب والأطفال؛ ليستمعوا  ليلتقي بهم  الأدب والفكر 

عن بداياتهم وسيرهم الذاتية وجهًا لوجه«. وأكدت أن معرض 

الرياض في حاله الراهنة »لا يفي بمتطلباتنا.. أطمح كثيًرا لأنسنة 

الناس  يتعرض  أن  دون  من  هادئ  مكان  إلى  وتحويله  المعرض 

لأي منغصات، أتمنى أن أجد المعرض حياة لا جمود متكرر.. لا 

رقابة على كتاب.. لنثق برقابتنا الذاتية.. نريد أن نرحب بالأقلام 

الصغيرة والشابة وندوات تفاعلية نستمع فيها للناس أكثر مما 

نتحدث إليهم.. هل أنا حالمة؟«.

أما الباحث والكاتب طارق المبارك فيقول: »أكثر ما يبهجني 

تنوع  قبول  في  السقف  ارتفاع  درجة  هو  الرياض  معرض  في 

يقارب  ما  منذ  بالمعرض  الكتب  وعناوين  موضوعات  وجرأة 

نسبي،  السقف  في  الارتفاع  هذا  أن  شك  لا  سنوات،  عشر 

بالمكتبات  بما هو موجود  مقارنة  ا  بالنسبة لي معقول جدًّ لكنه 

»أن  المعرض  ينقص  ما  إن   : قائًال ويضيف  العامة«.  لا  التجارية 

يتحول لتظاهرة سنوية تشد سكان العاصمة للاهتمام بالكتاب 

والقراءة، فالمعرض يقام من دون أنشطة موازية كافية يشارك 

فيها التعليم وبقية قطاعات المجتمع للتركيز خلال مدة المعرض 

معتصم الهقاص طارق المبارك أسماء العبودي عادل الهذلول



الرحيل
لم يبق لي مقام هنا.

أصبح التراب المطيع نثار بارود تحت قدمي. الأكف التي حملت جمرات »مداعتي«

تتمرد على حرقة الخزي ولسعة الهوان. أرى في عيونهم الشماتة تنطق بلغة مبينة. انزاحت سحابات الانكسار من الحدقات 

الذليلة.. الزنود التابعة التي  بخلت على الأرض بدوس قدمي استطالت فوق رأسي حتى أصبحتُ قزمًا أمامها. أنا الآن لا شيء 

بعد أن كنت كل شيء. أتذكر عندما دعيت... كانت الدعوة فاتحة تقزمي... خرجت من بحري الأليف. كانت الأمواج تعزف لحنًا 

متشفيًا، كانت تغني بحماس... كنت أسمعها رصاصات مدوية في أذني.  مت غريبًا مثلما غربتني. استمرت الأمواج  تصفع 

مركبي... أحس  صفعاتها على وجهي نارًا... أطعمها علقمًا في حلقي.

قلت لنفسي: في زمن الصراعات يجب أن تحسن الاختيار... مسكين أنا. اخترت... لكني سرت في درب أسلمني إلى زرب 

من الأسئلة. كانت العيون اللاهبة تحرق كبريائي فأتقشر أمامهم.  رائحة احتراق سطوتي أشمها نفاذة.. نفس رائحة الأكف 

التي كانت تحمل  جمر مداعتي.

 قلت في نفسي » دارت الدائرة«.

أسلمني السؤال إلى السؤال إلى السؤال إلى الحديد.. حتى صدئت.

بذلي. عدت  نفسي... مقيدًا  أطلقوني سجينًا في  تلك  تيقنوا من حالتي  أن كنت كل شيء. وحين  بعد  صرت لا شيء 

نضارة  صفحاتها  وعلى  إليّ  تنظر  هي  ها  عذاباتها  برؤية  تلذذت  التي  الوجوه  كل  وبائيًّا..  صار  ترابيًّا  كان  من  كل  منخورًا... 

تعذبني. حتى الدار  التي أسكنها... الدار التي كانت حصني وعريني أصبحت شقوتي. زواياها التي شهدت نار عزي ها هي تروي 

حكايات ترمدي.

زوجتي الشامخة بي أعطت نفسها للصغار والصغيرات تغرسهم تحت شجرة التين الكبيرة في فناء الدار ترويهم بالآيات، 

وتنقش حناء الحروف الخضراء في أكف الذاكرات. زوجتي هي الأخرى أراها بلا بريق.. لا أدري هل طفئت أم انطفأت أنا؟

 كل ما حولي باهت، بارد. شامت. الناس، حجارة المنزل، الأشجار في فناء الدار... تمرّ بها عيناي فلا أرى فيها شيئًا ما 

هذا؟ موت حي... أوه لم يعد لي مكان هنا. ابتلعت القرار الصعب. قدمت كأس قهوة الفراق لزوجتي... ذرفت دموعها في 

الكأس حتى فارت.

  قلت: اصبري إن أدهر النأي.

 وسرت بلا زنود تحملني... كانت الطرقات تنبسط دهشة تحت قدمي حتى أسلمني استغرابها إلى الميناء.  وضعت فتات 

عزي في مركبي الكئيب وأبحرت... كانت الشواطئ تهتف بي بلغة  فصيحة: مت غريبًا مثلما غربتني.

كاتب سعوديأحمد إبراهيم يوسف

نصوص

117



كتاب النحاتة والباحثة والأكاديمية اللبنانية نادين 

أبو زكي »نزيه خاطر جمهورية الأعداء« الصادر عن دار 

النهار باللغة الفرنسية، وترجمة نهلة بيضون شديد 

النفاسة. كتاب عملتُ في صفحاته وسطوره خطوطًا 

وهوامش وتعليقات شتى. كتاب شغف بلذة الكتابة 

ذاتها وكتاب تتلمس فيه أملاح الصداقة، كما نقول: 

بيننا الخبز والملح والحبر، بين صديقين وشخصين 

وجيلين ومثقفين، لمدينة تدعى بيروت، كلنا، نحن 

اليتامى وبنات السبيل عشنا أو مررنا بها وتبجحنا بما 

د بما  لدينا من سرديات عنها، عن سرها المنيع، فتُمجَّ

تستحق ويغادر من يغادر، ويبقى من يبقى وهو في 

حالة من الاحتضار والاستسلام لها، لا هي تبوح بما 

تملك، ولا نحن نعرف ماذا سنعمل بكل تلك الأسرار؟ 

بدأت بقراءة الكتاب في بيت الصديقة الناقدة الكبيرة 

يمنى العيد وأنا في ضيافتها، وبما أنني أدون على أي 

كتاب فكان لا بد من الذهاب إلى مكتبة أنطوان في 

شارع الحمراء واقتناء نسختي. »نزيه ذاكرة من ذاكرة 

بيروت الثقافية، وعين ثاقبة، وشاهد على سنواتها 

الذهبية. إنه البطريرك الذي تربع على مدى نصف قرن 

إلى جانب أسماء بارزة أخرى، على إمبراطورية النهار: 

، مستقيم، سخي، لا  الصحيفة اللبنانية الأولى. وفيٌّ

يساوم على أفكاره، ثابت على مبادئه، متصالح مع 

نفسه، فخور، عنيد حتى الصفاقة، خفيف الروح، 

كتوم، حلو المعشر، رقيق الجانب، غامض، خفي، 

متحفظ، قريب، بعيد يحدوه إيمان شديد بالحياة«.

بـــنــــاء الكــــتــــــــاب أخــــــــاذ بــــيــــن الــــتــــوثــــيــــــــق عــــن ألــــســــنــــة 

الأعداء-الأصحاب وبعض الأصدقاء، واللاتي مررن 

عالية ممدوح
كاتبة عراقية

في دربه التياعًا وولعًا وهن كثيرات، وبين الراوي لسرد 

الحكايات على قدر التواد الشديد الذي كان يشع من سطور 

ومفردات الصفحات: »تعاهدنا على أن نواصل حضورك 

الموجود في كل واحدة منا. كان لا بد من أن نجمع أجزاءك. 

هبة الوفاء في جميع الظروف، السخاء بلا حدود«. قامت 

الكاتبة بمسح شعاعي وروحي وأرشيفي على جميع ما كتب 

من أفكار ودراسات ومقالات في النقد التشكيلي والمسرحي 

والفني، عن رحلاته إلى عموم البلاد العربية. الكاتبة بدت 

لي كالبستاني الذي يحفر عميقًا ويدفع بالغرس فيلامس 

في لحظة حنان بعض الزنابق الهاربة من وجدان نزيه خاطر. 

في رأيي، هناك بعض البشر يستحق أعداءه، وهذا الأمر 

يثير الدهشة وأنا أقرأ عن تلك الحقبة التي كنت أعيش فيها 

ببيروت وألتقي بعضًا ممن ذكرتهم، وهو نزيه، التقيته في 

النهار خطفًا وأنا أزور الشاعر أنسي الحاج لإجراء حواري 

الأول معه: »عندما تكتبين، تشعرين أنك أكثر تعقيدًا مما 

كتبت. حياتي، لا أريد أن أقبض عليها، هكذا أنا، متقلب، 

لست حقيقيًّا، أخترع نفسي أحيانًا ولا أخشى أن أكون ذلك 

الشخص الساكن في ذهني. كل ما أفعله، أفعله لنفسي، 

وكل ما أكتبه، أكتبه لنفسي. لم أكتب في حياتي لأجل أحد«.

٭٭٭
كان الرسام أو المسرحي والسينمائي الفلاني ينتظر 

مقالة خاطر: »استمتعت بكوني ناقدًا فنيًّا. فالأمر يتطلب 

كثيرًا من الوقاحة. لشدة ما أعشق ذلك الجانب الاستفزازي 

في شخصيتي لا أقوى على إخفائه، هذا جزء من طبعي، أن 

أكون محرضًا. لست شخصًا محايدًا. الكتابة تفضح المرء؛ 

لذلك لم أكذب قط في كتاباتي من دون الادّعاء بأنني دائما 

على حق«. بعض الخصومات بينه وبين بعض الفنانين 

نزيه خاطر:
جمهورية الأعداء

مقال

118

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



التشكيليين والشعراء تستغرق عقودًا، لكن احتضاره وهو في 

المستشفى أزال جميع الضغائن. دائمًا الموت يحمل الحل 

والمشكلة. بعضهم كان يسعد إذا مر الناقد على المعرض 

ولم يكتب عنه، فهذا أفضل من الهجوم الذي يهشمه. كان 

ا بالمعارض والمسرحيات والمؤتمرات  العالم العربي ضاجًّ

والندوات والسينما الجديدة، ما بين بغداد ودمشق وتونس 

والكويت والقاهرة، فكان يحمل توكيًال ثقافيًّا لكي يغذي 

الذائقة والمزاج العربيين من القراء والفنانين والنخبة على 

حد سواء، فقد كانت ثقافته الفرنسية العميقة وبعد دراسته 

في باريس ولسنوات هي مراجعه العالمية التي كانت تحت 

تصرفه، يعرضها ويجمع عبرها الأدلة ويدع مقالاته كالحجة 

والمقترح، فيبدع في الاعتراض أو الثناء. كانت والدته تردد 

عليه دائما: تنتظرك العداوات. ففي مقالاتك كنت ترفع 

موهبة فنية أو تحط من قدر فنان. جميعهم يخشاك، 

يراعيك، أخلاقك تمنعك من شن هجوم على الأشخاص 

الذين لا تحبهم فتتجاهلهم لئلا تؤذيهم، وكان ذلك كالعقاب 

أحيانًا، فليشتمنا لو شاء، ولكن فليكتب عنّا. إذا ذكرني نزيه 

خاطر في صحيفة النهار فسيعرف اسمي الجميع«.

٭٭٭
 يلسع ويلدغ ويقرص هذا الناقد، شاغل الرسامين 

وملعون من عموم الفنانين. بيروت كانت حاضنة ثمينة 

لتلاطم واحتدام جميع الأفكار: الماركسية والقومية، 

وبجميع أحزابها وأيديولوجياتها. كلهم يترافق وينفصل 

بالمناهج والأدوات والتفسيرات والتأويلات الاجتماعية 

والثقافية والسياسية لمرحلة من تاريخ المنطقة الذي كان 

يشهد ولو خارجيًّا على نوع من التماسك النسبي باتجاه 

المستقبل، بالرغم من أن بذور الحرب الأهلية كانت قد بدأت 

تتراص كما هي طبقات الجيولوجيا الرسوبية الرخوة، فتربة 

بيروت ترسّب المرئي الجميل واللامرئي الخطير الذي أحرق 

اليابس والأخضر. بعض الصداقات لا يتكرر في هذا الوقت، 

بعض الصداقات لا يتكرر في هذا 
الوقت، كما هناك كتابات، ربما تبدو 
كتابة صحيحة وجيدة لكنها محشوة 

بالعدوانية. سطور هذا الكتاب تقطر 
إخلاصًا وأريحية قل نظيرهما

كما هناك كتابات، ربما تبدو كتابة صحيحة وجيدة لكنها 

محشوة بالعدوانية. سطور هذا الكتاب تقطر إخلاصًا وأريحية 

قلّ نظيرهما. تصورت حالي في أحد مسارح المدينة الأجمل 

وأنا أصغي لحوار نزيه، فبعد صداقة عمرها 45 سنة، وفي 

حركة واحدة من يد رئيس التحرير غسان تويني يتوقف كل 

شيء.. ينهار جهاز مناعته بعد أن استغني عنه من الجريدة. 

اليوم، علينا نحن، بعض الأصدقاء في بيروت، ضبط  قائمة 

بأسماء من تم الاستغناء عنهم من الكتاب، فهم  يستحقون 

كتابًا كهذا. 

119



كاتبة مغربية حازت جائزة الغونكور العام الماضي عن »أغنية هادئة«

ليلى سليماني:
مجرد كوننا نساء يجعلنا ضحايا

محتملات للعنف والاعتداءات 

ثقافات

120

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



ليلى سليماني: مجرد كوننا نساء يجعلنا ضحايا محتملات للعنف والاعتداءات

لمدينة  المأساوية  الأحداث  من  المستوحاة  الثانية  الطويلة  روايتها  صدور  مع 

الأبوة-  الشرطي لعلاقات  النسق  للقراء  ليلى سليماني  المغربية  الكاتبة  نيويورك، تشرح 

تتويجها بجائزة  الذي أجراه معها موقع »هفنغتون بوست« قبل  الحوار  المربية. في هذا 

الغونكور بأيام قليلة ونشر يوم التتويج، تتحدث عن روايتها »المخيفة« أحيانًا و»المثيرة« 

أحيانًا أخرى »أغنية هادئة« التي حازت الجائزة.

ترجمة: محمد الإدريسي   مترجم مغربي

121

• كيف استطعت الدخول إلى رأس مربية قاتلة وأم في 

الوقت نفسه؟ أليس الأمر أشبه بحالة فصامية؟ 

- عندما نكتب، فإننا نحاول استثمار ما نملك وما يرتبط 

واستيهاماتنا؛  مخيالنا  نستدعي  نفسه  الوقت  وفي  بخبراتنا، 

مع  تماهٍ  مجرد  بل  بفصام،  يتعلق  الأمر  أن  أعتقد  لا  لذلك 

أن  أود  فلمًا.  نشاهد  أو  رواية  نقرأ  حينما  معينة  شخصية 

بالخروج من ذواتنا  لنا  الخيال هو ما يسمح  بأن سحر  أقول 

واستثمار حقائق أخرى، وسبر أغوار نفوس أخرى غير أنفسنا.

• أليست هناك مفارقة في أن نأتمن ما هو غالٍ بالنسبة 

لنا إلى شخص غريب كلية؟

أعدّ الأمر شكًال من أشكال  بالتناقض،  القول  - بدًال من 

على  يبعث  نجده  الأمر،  في  نفكر  حينما  والجنون.  اللاوعي، 

خلت.  قرون  منذ  قائمًا  نجده  نفسه،  الوقت  وفي  الدوار! 

على  السنين،  مئات  منذ  الاجتماعية،  منظماتنا  وقفت  لقد 

أقل  أخريات،  نساء  يأتمن  البورجوازيات  النساء  أن  حقيقة 

أخر  لشيء  أنفسهن  تكريس  أجل  من  أبنائهن،  على   ، فضًال

غير الأمومة. أضحت العلاقة مع المربية، أكثر تنظيمًا، وأكثر 

برودة، وأكثر رأسمالية وأقل حميمية. لذلك، قد يبدو ضربًا 

من الجنون أن يتركن طفلهن لشخص بالكاد يعرفنه. إن هذا 

»الإرهاب« وهذه اللاعقلانية هي ما يعطي الإثارة للرواية.

• أن تصبحي ربة بيت هي غاية غير مدركة؟

- لا، أبدًا! لن أكون قادرة على ذلك، لن أستطيع الصبر 

أو المخاطرة بأن أتحول إلى »وحش«، لا بد لي أن أقول بأنني 

أكون  أن  وأحب  العمل،  أحب  ا.  جدًّ فضيع  بملل  سأشعر 

أمر  إنه  خاصة.  بلحظات  وأحتفظ  الناس،  وألتقي  مستقلة، 

بالنسبة  هو  كما  الكريم،  لعيشي  منه،  مفرّ  ولا  ضروري، 

للعديد من النساء الأخريات. لكن، لماذا لا نطرح هذا السؤال 

على الرجال؟

الأمهات  ما هي وجهة نظرك حول دور  • بشكل عام، 

العاملات في المجتمع الحديث؟

ا صعبًا وغير متكيف بشكل  - أجد أن المجتمع ما زال محكًّ

من  تمكّن  اللواتي  النساء  في  أفكر  أنا  المرأة.  عمل  مع  كبير 

للنظر،  الأمر لافت  أن  أجد  الجبهات.  الاشتغال على مختلف 



122

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

كتب

وأعرف إلى أي حد هن مرهقات! لأنه، شئنا أم أبينا، لا تزال 

الأحكام المسبقة منتشرة والمرأة وحدها من يتحمل مزيدًا من 

ما،  طفل  مرض  حالة  في  يُستدعى  من  أول  لكونها  الأعباء؛ 

وأكثر من يلجأ إلى التقليل من زمن العمل لرعايته.

• نجد في روايتك سردًا لحياة عائلة نيويوركية تعيش في 

الجانب الغربي، في حين أن المربية ذات أصول دومينيكانية. 

يبدو أن الأمر يتعلق أيضًا برواية عن الصراع الطبقي؟

أعطتني  التي  )المنوعات(  الأخبار  إلى  إحالة  ألمس  هنا   -

الرواية، لكنني مع ذلك لم أستلهم منها  الفكرة الأولى حول 

أي شيء على الإطلاق أثناء عملية بناء شخصياتي. ومع ذلك، 

بالطبع، تظل مسألة الصراع الطبقي حاضرة بقوة في الكتاب. 

أنفسهم لأول   ، قليًال بوهيمي  الزوجين، بشكل  سيجد هذين 

إزاء قيم التسامح، والانفتاح... على الواقع.  مرة وجهًا لوجه 

اجتماعي،  مزيج  ضمن  يعيشون  لا  أناس  من  عينة  إنهم 

حياتهم  في  الأولى  للمرة  الهرمية.  من  نوع  أي  يعيشوا  ولم 

كله  وهذا  عليهم.  البؤس  وسينقلب  زعماء،  سيصبحون 

بسبب الاحتكاك الاجتماعي الرهيب.  

• كيف سينظر إلى هذه المأساة إذا وقعت في المغرب؟

يعشن  »المربيات«  كون  نصادف  أن  يحدث  المغرب،  في   -

وينمن في بيوت رؤسائهن في العمل وليس لديهن حياة أخرى 

اللامساواة  زالت  ما  ذلك،  إلى  إضافة  الحياة.  هذه  جانب  إلى 

بباريس.  مقارنة  كبير  بشكل  واضحة  والثقافية  الاجتماعية 

أعتقد أن هذه الدراما مبالغ فيها، وأكثر عنفًا، ربما. لكن من 

ا حدوث تغير في الواقع المغربي. المؤكد أنه سيكون من المفيد جدًّ

• ستصدرين في مطلع عام 2017م دراسة حول »الجنس 

الأولى  روايتك  وفي  المغرب،  في  به«  المرتبطة  والأكاذيب 

على  مدمنة  شابة  امرأة  صورة  عند  وقفت  الغول«  »حديقة 

الحساسة  المواضيع  مناقشة  في  تترددين  لا  نجدك  الجنس. 

على ضفتي المتوسط، لماذا؟

أكتب  الشروط.  هذه  مثل  في  أفكر  لا  أكتب،  عندما   -

تكون  أن  وحقيقة  الحقيقة.  في  شيء  كل  يهمني،  ما  حول 

تأويل  محط  بالأساس  هي  لا،  أو  حساسة  كتبي  موضوعات 

وراء  أنقاد  إنني  الإعلام.  وسائل  أو  العموم  قبل  من  وتفسير 

أمنياتي أو التزاماتي.

ولدت ليلى سليماني بمدينة الرباط سنة 1981م من أب مغربي وأم فرنسية- جزائرية، وتعد ثالث روائية عربية 

تحصل على جائزة غونكور، بعد الروائي المغربي الطاهر بن جلون )1987م( واللبناني أمين معلوف )1993م(. لم تكن 

الطريق نحو الغونكور مفروشة بالورد؛ إذ سبق لـ»دار سوي« الشهيرة أن رفضت مخطوطة عملها الأول »في حديقة 

الغول«، وهو ما جعلها تحبط إلى حد كبير، قبل أن تقبل »دار غاليمار« نشرها فيما بعد. أسهمت الأحداث العنيفة 

التي عرفتها فرنسا خلال السنتين 

الماضيتين بشكل كبير في التعريف 

والمناضلة  الصحفية  بالشخصية 

سليماني  لليلى  والحقوقية 

الباريسي  الإعلامي  المشهد  في 

مما  عامة؛  والفرنسي  خاصة، 

لروايتها  الطريق  تمهد  جعلها 

المستقاة  هادئة«  »أغنية  الثانية 

جريمة  حول  شائعة  قصة  من 

روايتها الأولى رفضتها »سوي« 
وقبلتها »غاليمار«.. وفوزها يواجه بالانتقاد

الطاهر بن جلول أمين معلوف



123

ليلى سليماني: مجرد كوننا نساء يجعلنا ضحايا محتملات للعنف والاعتداءات

قتل مربية لطفلين بمدينة نيويورك. 

بسلام؛  الغونكور  بجائزة  سليماني  فوز  يمر  ولم 

ليلى  حصول  الفرنسية  الإعلامية  المنابر  بعض  انتقد  إذ 

، لأنها »ولدت خارج فرنسا«،  سليماني على الجائزة، أوًال

الكولونيالي  للإرث  الدائم  الحضور  إلى  يحيل  الذي  الأمر 

»كاتبة  لكونها  ثانيًا،  الفرنسي.  والفني  الأدبي  المشهد  في 

رواية  السابقة سوى  أعمالها  تحمل في رصيد  شابة« ولا 

منح  اعتادت  غونكور«  »أكاديمية  أن  حين  في  واحدة، 

أخرى  بلغة  أو  السن،  في  المتقدمين  للكتاب  الجائزة 

الحاضر،  إلى  وليس  الماضي،  إلى  ينتمون  الذين  للكتاب 

وراء  السر  أن  يرى  النقاد  من  عددًا  لكنّ  عنه.  ويكتبون 

استلهامها  في  يكمن  غونكور  بجائزة  الشابة  الروائية  فوز 

الفضاء  من  الأولى-  روايتها  –وكذلك  الرواية  شخصيات 

جُلّ  شأن  هو  كما  المغاربي،  أو  العربي  وليس  »الغربي« 

الكتاب المغاربيين الذين يكتبون باللغة الفرنسية، إضافة 

اليومية  الحياة  وإيقاع  المعيشة  المشكلات  من  إلى جعلها 

ميكانيزمًا أساسيًّا لبناء حبكتها الدرامية، وهو الأمر الذي 

»سيجعل القارئ يطالع ذاته ويتعرف إليها من خلال هذه 

بعد  غونكور  أكاديمية  رئيس  تصريح  بحسب  الرواية« 

الإعلان عن فوز الروائية المغربية الشابة.

بإقبال  صدورها  بعد  هادئة«  »أغنية  رواية  حظيت 

كبير من القراء واستحسنها النقاد، نظرًا للانطباع الجيد 

الذي خلفه صدور روايتها الأولى لدى الجمهور الفرنسي. 

المتحكمة  الموضوعية  الشروط  عن  نتحدث  لا  هنا  طبعًا، 

الروائي،  للعمل  والأدبية  الفنية  المقومات  استحسان  في 

»أديل«  شخصية  تركته  الذي  الأثر  عن  نتحدث  ما  بقدر 

لدى  الغول«(  حديقة  »في  رواية  في  الرئيسة  )الشخصية 

تحصل على  النقاد، وجعلها  وعموم  الفرنسيين،  القراء 

أسهمت  ولقد  المغربية.  الفرانكفونية  المامونية  جائزة 

وربط  الوصف  على  وقدرتها  للروائية،  الفنية  الموهبة 

خيوط الحبكة الدرامية لروايتها –بشكل يقارب الروايات 

يتذوق  الرواية وجعله  داخل  بالقارئ  وزجها  البوليسية- 

بؤس الحياة ورعب الرواية، على اختراق الروح الإنسانية 

بـ»قسوة« و»برود« شديدين.  

• هل تعترفين بأنك نسوية؟

مجرد  إن  غريزي.  وبشكل  كليًّا  الحال،  بطبيعة  نعم،   -

الجنسية،  للاعتداءات  محتملات  ضحايا  يجعلنا  نساء  كوننا 

اعترافًا،  والأقل  أجرًا،  الأقل  هن  النساء  والعنف.  والتحرش 

العليا.  الاقتصادية  أو  السياسية  المجالات  في  تمثيًال  والأقل 

إنهن  كبير!  بشكل  حقوقهن  تنتهك  العالم،  دول  معظم  في 

ضحايا للفصل والعزل في العديد من الدول: في أفغانستان... 

وغيرها. إذًا نعم، أنا نسوية وسأظل دومًا معارضة لاستمرار 

هذا الوضع.

• هل تفكرين في العودة للاستقرار في المغرب؟

الذي  المكان  هو  هذا  17 سنة.  منذ  باريس  في  أعيش  أنا   -

أنا  أعمل.  وحيث  أصدقائي  يعيش  حيث  عائلتي،  فيه  بنيت 

حقيقة أن تكون موضوعات كتبي حساسة 
أو لا، هي بالأساس محط تأويل وتفسير 

من قبل العموم أو وسائل الإعلام

ا بباريس ولا أستطيع أن أتخيل نفسي خارج هذه  متعلقة جدًّ

المدينة. ولكنني لم أقل إنني لا أفكر أبدًا في المغرب!

• ما الرسالة التي تريدين تمريرها للمغاربة؟

أردت  إذا  جانبي،  من  الغرور،  من  ضربًا  سيكون  آه،   -

أن  أستطيع  الذي  الوحيد  الشيء  المغاربة!  إلى  رسالة  أمرر  أن 

أقوله، وكان دومًا شعاري الأساس: كونوا أحرارًا.



أن  يثبت  كفافيس،  قسطنطين  بعد  آخر  مثال  هي 

الشعراء يمكن أن يزدادوا براعة مع الزمن. كانت كلما تشيخ، 

تنضج وتتوهج، إذ لا تقل قصائدها التي كتبتها في الثمانينيات 

تألقها  عزّ  في  صدرت  التي  السابقة  أعمالها  عن  عمرها،  من 

روحيًّا وصحيًّا. 

 في كلمتها في حفل استلام جائزة نوبل، ربما نجد أحد 

مفاتيح عالمها المليء بالأسرار. تقول: »لا أعرف.. كلمتان لهما 

جناحان. لو أن نيوتن لم يقل لنفسه لا أعرف، كان في أحسن 

الأحوال سيلتقط التفاحة ويأكلها«. 

لكن إذا كان الشعراء لا يعرفون، فمن الذي يعرف؟

»وحدهم  ذاتها:  الكلمة  نص  في  »شيمبورسكا«  تجيب 

الجماهير  ومتملقو  والمأفونون  والدكتاتوريون  الجلادون 

يعرفون، لكنهم يعرفون مرة واحدة إلى الأبد«. الدهشة ضد 

 ولدت الشاعرة فيسوافا شيمبورسكا عام 1932م، وماتت في الأول من فبراير 2012م بسرطان 

الرئة؛ هي التي ظلت لآخر يوم من عمرها تدخن السجائر بشراهة طفلة تأكل الحلوى. قالت عائلتها: 

إنها أسلمت الروح بهدوء تام في أثناء نومها. أوصت بحرق جثتها، وإقامة جنازة من دون بهرجة ولا 

طقوس دينية، وشددت على المعزّين بتوفير ثمن الأزهار لمساعدة المحتاجين، ودفنت في نفس 

قبر أبيها )وينسنتي 1870- 1936م( وأمها )أنّا 1890- 1960م(.

التقطيع  والسخرية.  والرعب  والصرامة،  الرهافة  حافة  على  قصائدها  »شيمبورسكا«  تكتب 

الحاد لسيولة السرد، والبساطة العميقة، والشيفرات الفلسفية الماكرة، هي أهم آليات عمل هذه 

البولندية الباذخة المدوّخة، التي لم تكن تكتب، بقدر ما تعطي دروسًا إبداعية للشعراء )الشاعرات 

خاصة(، في معنى الصبر والحفر. 

شاعر مصريتقديم وترجمة: عماد أبو صالح

خمس سنوات على رحيل
فيسوافا شيمبورسكا.. 

الشعر يتيم!

بيد،  الطفولة  براءة  تمسك  أن  لها  أتاح  ما  هي  إذًا،  الخبرة 

وحكمة الشيخوخة في يد، وأّال تخذلها ربّة الشعر حتى آخر 

نفَس في حياتها.

وتحظى  الشعر«،  »موزارت  بولندا  في  عليها  يطلقون   

بقراءة واسعة في كل العالم، نخبوية وشعبية على السواء. 

نوبل  على  حصولها  قبل  واسع  نطاق  على  معروفة  تكن  لم 

مبدعين  لدى  ودهشة  استهجانًا  فوزها  ولاقى  1996م،  عام 

بين  ما  شعرية  مجموعة  عشرين  من  أكثر  لها  وأكاديميين. 

و»الملح–  1952م«،  نحيا-  لهذا   « منها:  ومختارات؛  إصدارات 

1976م«،  الكبير-  و»الرقم  1967م«،  سلوى–  و»مئة  1962م«، 

و»النهاية والبداية- 1993م«. 

مع  حوارًا  ترجمت  الخامسة،  رحيلها  ذكرى  مناسبة  في 

سكرتيرها الخاص ومدير مؤسستها مايكل ريسينيك. وكذلك 

قمت باختيار إحدى قصائدها وترجمتها لتنشر رفقة الحوار.

ثقافات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

124



جامعة  في  ومحاضر  وكاتب،  مترجم،  ريسينيك  مايكل 

جاجيلونيان، ويعمل حاليًّا رئيس مؤسسة الشاعرة فيسوافا 

للشاعرة مدة 15 عامًا  الشخصي  السكرتير  شيمبورسكا. كان 

الحوار  هذا  1996م.  عام  نوبل في  أن حصلت على جائزة  بعد 

رحيلها  ذكرى  في  »ريسينيك«  مع  زاورا  غريغور  أجراه  الذي 

الثانية عام 2014م، يلقى الضوء على جوانب مجهولة من حياة 

الشاعرة في سنواتها الأخيرة.

وبين  بينك  التعاون  إلى  أدت  التي  الظروف  هي  ما   ●
فيسوافا شيمبورسكا؟

على  شيمبورسكا  السيدة  حصول  بعد  بدأ  شيء  كل   -

الوقت  من  مزيد  توفير  أرادت  1996م.  أكتوبر  في  نوبل  جائزة 

بكمية  مشغولة  كانت  لأنها  أدبي؛  سكرتير  عبر  لنفسها 

على  الرد  عليها  كان  لقد  المختلفة.  الالتزامات  من  ضخمة 

عن  بحثت  لها.  بالنسبة  ا  جدًّ الصعب  من  وذلك  المراسلات، 

مساعد، وسألت صديقاتها عن سكرتير، وأنا ظهرت في الأفق. 

فيسوافا،  السيدة  تيريزا والاس، صديقة  الأستاذة  رشحتني 

وكنت قد تخرجت في ذلك الوقت من الجامعة.

● كيف استطاع ذلك الشاب بناء علاقة وثيقة وطويلة 
الأمد مع الشاعرة؟

أي  للسن  كان  إذا  مما  متأكدًا  ولست  أعرف،  لا   -

باللغة  مراسلاتها  للرد على  كانت في حاجة لشخص  معنى. 

والفاكسات  الإلكتروني  البريد  رسائل  وإرسال  الإنجليزية، 

)كانت لا تزال تقنية شعبية في ذلك الوقت(، ويعرف قليًال عن 

الشروط  كيفية استخدام جهاز كمبيوتر، وتوفرت فّي جميع 

اللازمة. أنا كنت مستشارًا لها، لكن أصبحنا أيضًا صديقين، 

وقد أعربت عن ثقتها بي. كان من المخطط أن أعمل لديها مدة 

ثلاثة أشهر فقط بعد حصولها على جائزة نوبل، وبقيت مدة 

خمسة عشر عامًا. 

وبين  بينك  معينة  نقطة  عند  حدود  هناك  كان  هل   ●
السيدة شيمبورسكا، أم أن العلاقة كانت طبيعية؟

- بالطبع. كان هناك دائمًا بعض المسافة في 

علاقاتها مع الآخرين. كانت متحفظة على 

مناداتها بكلمة »صديق«، وتقصرها 

فــــقـــــــــط عـــــلـــــى أصــدقــــــائـــــــهـــــــــــا الـقــدامـــــــــــــــــى 

والأشخاص من جيلها. ومع ذلك، 

مايكل ريسينيك وشيمبورسكا
125

ا مع الناس وتطلب منهم مباشرة أن ينادوها  كانت مرحة جدًّ

أنا.  ليس  لكن  وأطفالي  زوجتي  ذلك  بمن في  الأول،  باسمها 

ا  جدًّ ا  مهمًّ يكن  لم  العمل.  علاقة  على  دائمًا  حافظنا  لقد 

بالنسبة لي، حتى أنا وجدت أنه لطيف. 

مايكل ريسينيك سكرتيرها الخاص ومدير مؤسستها:
»شيمبورسكا« كرهت نفسها بعد حصولها على »نوبل«



126

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ثقافات

الإعلان  شيمبورسكا  السيدة  قررت  متى   ●
عن فكرة المؤسسة؟

- ظهرت الفكرة قبل بداية عملي معها، وذلك 

خلال محادثة مع تيريزا والاس في عام 1996م.

● لماذا دخلت الفكرة حيز التنفيذ بعد وفاتها؟
- لأنها لا تحب صنع ضجة حول نفسها، التي 

كان  المؤسسة.  تشغيل  حالة  في  ضرورية  ستكون 

أمرًا  »مؤسسة«  كلمة  حتى  أو  مؤسسة،  إنشاء 

غريبًا لها. وقالت: إنها تفضل أن يحدث كل شيء 

من دون مشاركتها. 

● هل ترى أي نتائج ملموسة بعد مرور عام 
على إنشاء المؤسسة؟

نتائج  أي  عن  الحديث  الصعب  من  زال  ما  أنه  أعتقد   -

مادية. نحن في المقام الأول، نحاول بناء »العلامة التجارية« 

هو  الحال،  بطبيعة  واسع.  نطاق  على  وتعريفها  للمؤسسة 

معروف.  شيمبورسكا  السيدة  اسم  لأن  الخطوات؛  أسهل 

أي  عن  الحديث  لأوانه  السابق  من  يزال  لا  فإنه  ذلك،  ومع 

أنهينا  ببطء.  وصيتها  بتنفيذ  نقوم  نحن  ملموسة.  نتائج 

بالفعل صيغة منح الجائزة. سنكون قادرين على الحديث عن 

الآثار بعد ذلك. لكن هذا هو جزء واحد فقط من النشاط. 

● يبدو أن السيدة شيمبورسكا تثق بك كثيًرا بحيث أنها 
أعطت لك مطلق الحرية فيما يتعلق بنشاط المؤسسة؟

قالت  دقيق.  بشكل  النقاط  دت  حُدِّ الجائزة،  باستثناء   -

صراحة: إنها لم يكن لديها أي فكرة ملموسة عن كيفية فعل 

ذلك. تركت لنا اتخاذ القرار، وبالتالي كان علينا أن نضع أكبر 

جهد في الجائزة. هناك أيضًا الصندوق الذي أنشأناه لمساعدة 

السيدة  كانت  صعبة.  مالية  ظروفًا  يواجهون  الذين  المؤلفين 

المؤسسة  وأرادت  الناس،  هؤلاء  ترغب في مساعدة  فيسوافا 

الرسمي  الطابع  إضفاء  علينا  كان  كما  العمل.  هذا  مواصلة 

يتطلب  الأمر  أنشطتنا وهمية، وذلك  تكون  على ذلك لكي لا 

أيضًا كثيًرا من العمل.

ا، لكن كيف تمكّن شعر السيدة  ● قد يكون السؤال عامًّ
شيمبورسكا من الوصول إلى الناس في جميع أنحاء العالم؟

السؤال.  هذا  عن  الإجابة  الصعب  من  اللغز.  هو  هذا   -

وأعتقد أن هناك العديد من العناصر التي ساهمت في ذلك. 

باستثناء الجوانب الفنية، فإن أسلوبها بسيط في الظاهر لكنه 

تعبر  التي  الطريقة  الفلسفية.  الزخارف  من  العديد  يخفي 

القراء  فقط  وليس  الجميع  متناول  في  أشعارها  تجعل  بها 

في بولندا. إنه لأمر مدهش أنها لا تزال تلقى ذلك الإقبال في 

الخارج، على سبيل المثال في إيطاليا وهولندا وأميركا.

● بوصفك مترجمًا، ما هي برأيك أهم العناصر الصعبة 
أو المثيرة للاهتمام في شعر السيدة شيمبورسكا؟

- مما لا شك فيه، أنه من الممكن ترجمة أشعارها؛ لأنها 

كان  والتقاليد.  البولندية  الثقافة  في  الجذور  عميقة  ليست 

قليًال  تتطلب  التي  أعمالها  ترجمات  مختلف  في  واضحًا  ذلك 

استقباًال  تتيح  عالمية  غنائية  حالات  تقدم  إنها  الحواشي.  من 

المثال  سبيل  على  منها  القصائد؛  من  العديد  وأذكر  واسعًا. 

»عيد ميلاد« المتجذرة عميقًا في اللغة ذاتها، وتتطلب ترجمتها 

الترجمة  المترجم في  فعله  ما  هو  وهذا  خلق قصيدة جديدة. 

الإنجليزية. أما مترجم أعمالها إلى اللغة الفرنسية فقال: إن 

ترجمتها مستحيلة.

لغة  إلى  شعرها  ترجمة  حاولت  أن  لك  سبق  هل   ●
أخرى؟

- لا، لكن في بعض الأحيان أعطي النصائح بشأن ترجمة 

قصائد السيدة فيسوافا إلى الإنجليزية.

كانت تخاف الشهرة وتتجنب المديح 
وترتعب من كلمة »مؤسسة«

تحب العزلة وتقضي وقتها مع 
صديقاتها على طراز صالونات القرن 19

ثقافات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

126



127

السيدة  إن  القول:  يمكن  هل  كاتب،  أيضًا  أنت   ●
الأدبية  الأعمال  لك في  بالنسبة  نموذجًا  كانت  شيمبورسكا 

الخاصة بك؟

- بالتأكيد، أصابتني منها عدوى الحساسية والانتباه إلى 

أنها  وتتعامل معها على  اللغة  مع  تلعب  إنها  قالت:  اللغة. 

شيء مهم. لم تطلب مني قصائدي للتعليق عليها. رغم ذلك، 

أتذكر تلك المحادثات التي دارت بيننا كثيًرا بشكل عارض عن 

عندما  لكن  الآخرين،  أعمال  على  تعليقات  تقدم  لم  اللغة. 

الساخرة، قدمت لي ملاحظات  أحضرت لها بعض قصائدي 

اليوم. كان  ا  نادر جدًّ أمر  التقنية، وهو  الجوانب  ثاقبة بشأن 

هذا النهج التزامًا في جيلها، كان هناك مفهوم وظيفة أدبية.

● ماذا كان موقف السيدة شيمبورسكا تجاه الشهرة؟
أن  عليها  كان  عندما  حالها  كرهت  خائفة.  كانت  أوه!   -

تتلقى أي نوع من المديح أو الحب. كان ذلك بعيدًا تمامًا من 

شخصيتها وما أنقذها، أعتقد، كان حس النكتة، والعزلة، 

والسخرية والمفارقة.

● هل كانت سعيدة بوصولها للعالمية، أم كانت تفضل 
بيئة أكثر حميمية؟

تحب  لأنها  الحميمية؛  العلاقة  تفضل  إنها  قالت:   -

قضاء الوقت مع صديقاتها، أو الخلوة عمومًا. لقد عاشت 

كانت تحضر   .19 القرن  لصالونات  اجتماعية مشابهة  حياة 

أنها  تعني  لا  العالمية  شخصيتها  لكن  الاستقبال،  حفلات 

أنحاء  جميع  إلى  السفر  أو  الفنادق  أغلى  في  تقيم  كانت 

العالم. لا شيء من هذا القبيل. كان أكثر الأشخاص الذين 

إيطاليا،  في  المثال،  سبيل  على  الشارع،  في  إليها  يتعرفون 

أن  شيء  أهم  كان  ويحبونها.  يعرفونها  إنهم  لها:  قالوا 

ا. شعرها له جمهور واسع جدًّ

● هل تشعر أنها تكون طبيعية عندما تواجه القراء؟
، هي بالأحرى تتجنب مثل هذه الحالات. من ناحية  - لا فعًال

العاديين  الناس  الرسائل مما يسمى  العديد من  تلقت  أخرى، 

تلقت  إنها  قالت:  مرة  ذات  بالشعر(.  جيدة  دراية  على  )ليسوا 

رسالة من رجل قدم نفسه على أنه رجل إطفاء متقاعد من ولاية 

تكساس. كتب لها أنه كان يجد القليل من القواسم المشتركة مع 

الشعر في حياته، إلا أنه تمكن من قراءة شعرها، واكتشف أنها 

ووضعه  عنه  التعبير  من  يتمكن  ولم  به،  يشعر  كان  ما  كتبت 

القدرة على  لها؛ لأن  بالنسبة  مؤثرة  الرسالة  كانت  كلمات.  في 

ما  هو  هذا  للشاعر.  حلم  أعظم  الآخرين  مشاعر  عن  التعبير 

جعلها تصل إلى الجمهور في أماكن بعيدة مثل ولاية تكساس.

● فيما يتعلق بعلاقة السيدة شيمبورسكا مع السلطات 
تثار  أنها  أم  لذلك،  الخارج  في  أحد  ينتبه  هل  الشيوعية، 

داخل بولندا فقط؟

في  مقال  هناك  كان  بولندية.  مسألة  هذه  الواقع،  في   -

رهيب.  بشكل  منحازًا  كان  لكنه  الموضوع،  هذا  حول  إيطاليا 

وقد سخّر القصة على الفور كما لو كان يحفر في سر أخفته 

بمسافة  فقط  تحتفظ  كانت  أنها  مع  شيمبورسكا،  السيدة 

فيما يتعلق بهذه الحقيقة، ولا تنكرها في كثير من الأحيان. في 

بولندا، مثل هذه الأشياء تظهر لأن الناس غالبًا يريدون إثارة 

الحالات،  هذه  مثل  في  أسمائهم.  لتعزيز  شيء  حول  ضجة 

يبدون  الذين  الخارج  في  أصدقائي  من  هاتفية  مكالمات  أتلقى 

دهشتهم قائلين: إن مثل هذه الأشياء تحدث فقط في بولندا.

هوامش:

كما  »شيمبورسكا«  قبر  شاهد  على  منقوشة  ليست  القصيدة  هذه   -

ذكر بعض مترجمي أشعارها إلى العربية. 

- آثرتُ استخدام تعبير »دقّة قديمة« بدًال من الترجمة الحرفية »طراز 

يميز  الذي  السخرية  حس  مع  تتناسب  لأنها  »أنتيكا«؛  أو  قديم« 

نبات من فصيلة  »الأرقطيون«   - الشعري.  أسلوب »شيمبورسكا« 

الشوكيّات، وله نتائج ناجعة في علاج أمراض الشيخوخة.

127

خمس سنوات على رحيل شيمبورسكا

فيسوافا شيمبورسكا
شاهد قبر

هنا ترقد مؤلفةُ دَقّة قديمة

لحفنة أشعار

تكرّمت الأرض ومنحتها راحةً أبدية

مع أنها جثّة

لا تنتمي لأي جماعة أدبية

على أية حال لا يوجد أفضل من هذا القبر

سوى بضعة أبيات شعرية

ونبتة أرقطيون

وبومة

أيها العابر

ا إلكترونيًّا من حقيبتك أخرِج مخًّ

وفكّر لحظة في مصير شيمبورسكا.



مقال

128

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ساد شعور عام لدى النخب الثقافية والأدبية أن التفات 

الشعراء في المملكة لكتابة الرواية والقصة حدث جديد، 

وهو شعور مبرر في ظاهره، إذ ركز الإعلام الثقافي على ظاهرة 

كتابة الرواية والقصة من جانب شعراء كبار بحجم القصيبي 

والدميني، وهو ما جعل الأمر يشبه الاحتفالية من ناحية، 

والتساؤل من ناحية أخرى، تساؤل وصل إلى حد اتهام الشعر 

بفقدان دوره في الحياة الأدبية. وهو استنتاج متعجل تنقصه 

القراءة المتعمقة سواء في مستواها التاريخي أو الظاهراتي.

هنا سأحاول استكشاف الظاهرة، ظاهرة كتابة شعراء 

الجيلين الأول والثاني في المملكة العربية السعودية 

للقصة بعد أن استقرت أدواتهم الشعرية، وعُرفوا بعطائهم 

الشعري الذي استحقوا به لقب شاعر. وعليه فإني لست 

معنيًّا هنا بما قدمه شعراء العقدين الأخيرين من مغامرة 

في كتابة الرواية والقصة، بل سأعود بالقراءة إلى بدايات 

الأدب في المملكة، وبخاصة في مرحلة الجيلين الأول 

والثاني، لنرى محاولة اقتراب الشعراء من القصة في زمن 

لم يكن للقصة شأن يذكر، بل لا حظ من الشهرة لمن يكتبها 

مثل ما للشعراء من حظ وحظوة. فما الأسباب التي جعلت 

من القصة تجربة يحرص الشعراء على كتابتها؟! وقبل 

مقاربة الأسباب أرى أنه لزامًا إثبات الظاهرة، ثم استخلاص 

ما يبدو من أسباب ثقافية أو فنية.

في بدايات نهضة الأدب كان الاهتمام بالشعر، وهو 

اهتمام يتجاوز قول الشعر إلى مواكبته دراسة ونقدًا ، بل 

تخصيص صفحات الجرائد للقصائد الطوال، إضافة إلى 

ما ينشره الشعراء من دواوين مستقلة، أو يلقونه في 

المنتديات. أما ما سوى ذلك من الكتابات فيأتي في مرتبة 

متأخرة من حيث الاهتمام. 

إذن ما واقع القصة ومن يكتبها في تلك المرحلة المبكرة 

من تاريخ الأدب السعودي؟ كانت القصة، في مطلع نهضة 

حسن النعمي
ناقد سعودي

الأدب السعودي، نوعًا أدبيًّا حديث الولادة في ثقافة شعرية بامتياز. 

فجلّ ما كُتب من القصص والروايات في الأدب السعودي حتى 

مطلع الثمانينيات الميلادية قليل ولا يقاس عليه. ويفتقر في الغالب 

للتطور الفني الذي يؤكد إحداثه لاختراقات فنية. وكل الجهود في 

كتابة القصة التي قدمها الأنصاري والسباعي والمغربي وعزيز ضياء 

وحتى دمنهوري والناصر ورضا حوحو وعالم الأفغاني وغيرهم كانت 

تتلمس طريقًا غير مطروقة، وتسعى لتأسيس موقع داخل خارطة 

الأدب السعودي. إضافة إلى ذلك، فإن هؤلاء الكتاب كانت لهم 

انشغالات أخرى إلى جانب كتابة القصة، ومعظم ما يكتبون يُدرج 

في باب النثر لا السرد. وتلك حكاية أخرى. وعليه، فالاهتمام العام 

كان موجهًا للشعر والحظوة كانت للشعراء. وفي ظل هذا الواقع، 

واقع حضور الشعر، وخفوت صوت القصة، ما الذي يغري الشعراء 

بكتابة القصة؟!

تعبيرية شعرية

من محددات هذا المقال أنه لا ينظر في إنتاج من غلبت عليه 

جوانب تعبيرية أخرى غير شعرية، بمعنى أن الشعر هو موجب 

النظر في تجربة من يكتب القصة. فمن بين هؤلاء الشعراء يأتي 

محمد حسن عواد، وحسن عبدالله القرشي، وسعد البواردي، 

وأحمد عبدالغفور عطار، وحسين سرحان، ومحمد حسن فقي، 

وغيرهم، وهؤلاء جميعهم كتبوا القصة، بل بعضهم أصدر 

مجموعة أو مجموعتين، لكنهم ظلوا محتفظين بلقب شاعر، ولم 

تغلب عليهم صفة القاص! 

فالعواد نشر قصة »الباب المغلق«، ومحمد حسن فقي نشر 

قصص »سكين، وفيلسوف، وجيل«، وحسين سرحان نشر قصص 

»حياة ميت، ورجل من الناس، والعودة، والصياد والسمكة، 

والأحلام لا تعود«. وحسن عبدالله القرشي نشر »أنات الساقية«، 

وأحمد عبدالغفور عطار أصدر »أريد أن أرى الله«. وسعد البواردي 

نشر قصص »أغنية العودة، وشبح من فلسطين، وفلسفة 

الشعراء القصاص
من الغناء إلى المحاورة



129

المجانين، وأجراس المجتمع«. هذه عينة لإسهام الشعراء في كتابة 

القصة بطريقة تبدو هامشية في خضم إنتاجهم الشعري، لكن يبقى 

سؤال حضور القصة في أدبهم قائمًا!! بل يستحق النظر.

ا أو روائيًّا وليس شاعرًا؟  السؤال الآن، ماذا يعني أن تكون قاصًّ

سؤال ربما يختصر ولع الشعراء بمغازلة القصة. وبخاصة إذا 

ا أو روائيًّا متمكنًا حاول كتابة الشعر  عرفنا أنه ربما يندر أن نجد قاصًّ

بعد أن استقرت أدواته القصصية، لكن العكس صحيح، إذ قد 

يتسلل الشاعر لخيمة القصة مستظًّال بفيئها، ومحاوًال نسج منظوره 

للحياة بطريقة محاكاة العالم. فهل الشاعر مهما علا شأنه يبقى 

مشدودًا تجاه تجارب خارج فضائه التقليدي؟ أو أن الشاعر يظل 

ا يتحاور مع العالم بطريقة يبدو  مشدودًا لإغراء القصة بوصفها نصًّ

العالم معها أكثر رحابة وإنسانية. 

القصة حوار بين الذات والعالم، أما القصيدة فصوت الذات 

الإنسانية في صبواتها وإنسانيتها، ومرارة تجربتها، وهذا لا يقلل 

منها ومن شعرائها، بل هي تجربة تقارب الحلم. لكن قد يلتبس 

على بعض قصائد الحكم والمناسبات وقصائد الموضوعات 

الاجتماعية التي يحاول فيها الشاعر أن يبدو مفكرًا أو حكيمًا أو 

ناقدًا، أو أن قصائده تمثل ربطًا بين الشعر والواقع، أو أن قصائده 

تعكس إسهامه في المشاركة في قضايا مجتمعه. والحقيقة أن 

هذا ليس دور الشعر ولا الشاعر. دور الشاعر الحلم بحياة أفضل 

دون أن يدخل في مقاربات مباشرة للحياة من حوله. الشعر إن 

لم يكن رمزيًّا إيحائيًّا فهو أقرب للنظم مهما جلجلت موسيقاه 

وحسنت قوافيه.   

تأسيس عوالم افتراضية

ذكرت أن القصة حوار بين الذات والعالم، وعليه، فالقاص 

مشغول بتأسيس عوالم افتراضية يجري نحو نشدان الفضيلة 

على نحو إيحائي. فالقصة بطبعها لا تعالج مشكلة ولا تحلها، بل 

تعيشها تجربة افتراضية لكيفية الوصول للأجمل والأبهى في الحياة. 

فالقاص يعيش تجربة خلق العوالم الموازية التي تجعل القارئ 

جزءًا من التجربة الإنسانية. وقد يحتج بعض بظهور قسمات الواقع 

جلية في القصة أو الرواية، وهذا أمر طبيعي، لكنها تُحمل دائمًا 

، لا يعني أنها نفسُها في  على المجاز. فظهور أسماء الأماكن، مثًال

الواقع مهما بدت جلية في مشابهتها الواقع. 

السؤال، ما الذي دفع الشعراء إلى كتابة القصة في زمن 

كانت فيه أقل تقديرًا؟ هل لرغبة في توسيع دائرة التعبير، أم أنهم 

يرون أن كتابة القصة فضيلة لا يجب أن تفوتهم؟! الراجح عندي 

أنهم رأوا فيها بدائل تعبيرية لا يمكن للشعر أن يملأها. وهذا دال 

على ذكاء هؤلاء الشعراء. فالقصة لها خصوصية مقاربة الواقع 

على سبيل المشابهة، وعلى سبيل تأسيس واقع موازٍ يُعمِل فيه 

الكاتب فرضياته.  

يقف الشاعر بين القصيدة والقصة باحثًا عن عالم مختلف. 

ففي القصيدة يُطرب نفسه، وفي القصة يتحاور مع العالم. وبين 

غنائه وحواره تكتمل متعته بالشعر، ويكتمل اتصاله بالعالم عندما 

يكتب القصة. من هنا فحاجته للقصة ليست مجرد حالة استثنائية، 

بل حالة وجودية، تظهر أكثر عند الشعراء الذين يرون العالم أبعد 

من مجرد صوت داخلي. القصة تتيح للشاعر ما لا تتيحه القصيدة. 

من هنا فمحاولته تأكيد أبلغ على رغبته في فهم أكبر للعالم. 

مرة أخرى هذه الفرضيات يفسرها اقتراب الشعراء من عالم 

القصة أكثر من القصاص الذين لا يجدون حاجة للبحث عن صوت 

داخلي لتجربتهم، إذ القصاص يغنون ويتحاورون في قصصهم 

عبر خلق عوالم افتراضية يعيشون تفصيلاتها، وينشدون فيها 

جمال العالم. إن القصاص لديهم القدرة على خلق شعرائهم داخل 

نصوصهم، وهو ما لا يستطيع مثله الشاعر في خلق قاص في 

تجربته الشعرية دون أن يسعى لكتابة القصة بوصفها جزءًا من 

حاجته التعبيرية في فهم العالم.

السؤال، ما الذي دفع الشعراء لكتابة 
القصة في زمن كانت فيه أقل تقديرًا؟ 

هل لرغبة في توسيع دائرة التعبير، 
أم أنهم يرون أن كتابة القصة فضيلة 

لا يجب أن تفوتهم؟!



الكتاب: مَن يحكم العالَم؟          المؤلف: بـرتران بــادي ودومينيك فيدال

ترجمة: نصير مروّة          الناشر: مؤسسة الفكر العربي 

يرصد الكِتاب معالِم عدة من النظام الدولي ومتغيـراته التي يمكن أن تولِّد السلطة؛ فمُيِّز 

عدد من معالِم هذا النظام العالمي أو »بارامتراته«؛ مثل: التقليد الذي اســتَحدث في العالَم 

كلّه الأدوات الأولى للسـيطرة، ولم ينقطع عمله هـذا ولم يتوقف، حتّى في أكثر المجتمعات 

إمّـا  امتدادًا للأعراف والتقاليد، ويستمر ويتواصل  س والديني، لكونه يشكّل  حداثة. والمقدَّ

بتنظيم سيطرة بذاتها ولذاتها، أو بتزويـد دوائر أخرى بأدوات تدعيم وتعزيز ثمينة تفيدها في 

تدعيم سيطرتها وتعزيز غلبتها. والدولـة التي كان مبرّر وجودها هـو تحـديدًا ادّعاؤها الحقّ في 

احتكار ممارسة السلطة السياسية. 

الكتاب: التاريخ من أسفل

المؤلف: خالد اليعقوبي وخالد طحطح          الناشر: منشورات الزمن 

يسعى الباحثان في هذا الكتاب إلى التعريف بالسياق النظري لانبعاث دراسات المهمش 

الكتابة  من  نوع  إنها  للتاريخ،  آخر  فهمًا  شِين  المُهَمَّ تاريخ  مقاربة  لنا  مُ  وتُقَدِّ العالم.  في 

الذين  العاديين  الناس  حياة  فهم  غرضها  السطح،  بدل  الدهليز  على  تركز  التي  المختلفة 

الوقوف بشكل  الكِتاب  الماضي، وذلك من خلال نقل تجربتهم الخاصة. يحاول  عاشوا في 

المهمَّش، وكيف أسهم رواد  لتاريخ  التاريخية  المدارس  متها  التي قدَّ المساهمات  عام على 

التاريخ من أسفل في بلورة مشروع مجموعات بحث مؤسساتية. 

الكتاب: الأداء الإستراتيجي الأميريكي

المؤلف: محمد وائل القيسي          الناشر: مكتبة العبيكان

المعاصرة،  الدولية  السياسة  تأثيرًا في  الأكثر  الدولة  الأميركية  المتحدة  الولايات  تعد   

لما تمتلكه من مدخلات القوة والتأثير ضمن أداء إستراتيجي منضبط، والمرتكن إلى عقيدة 

الدولي؛  الهرم  التربع على قمة  الماكينة الأميركية بمجملها نحو هدف واحد ألا وهو  تُسَير 

واحدة  دفعة  أهدافها  ترهن  حتى  عملها  وأسلوب  مسارها  تحدد  لعقيدة  ترتكن  تكاد  لا  إذ 

عند مطلبها الكوني، الأمر الذي فرض على إداراتها المتعاقبة التلون في أدائها الإستراتيجي 

الشامل للوصول إلى غايتها العالمية.

الكتاب: نمر تريسي	          المؤلف: وليم سارويان

ترجمة: عادل عبدالجبار          الناشر: دار أزمنة 

حاول وليم سارويان، في كل ما كتب، أن يصوّر إنسان القرن العشرين في صراعه مع 

الغول الذي صنعه بيديه: الآلة. وعلى الرغم من أنه كتب معظم إنتاجه في وقت مبكّر من 

القرن وقبل أن يصل تعقيد الحياة الصناعية والتقدم التكنولوجي إلى ما وصل إليه الآن، فإن 

كتاباته كانت خير تعبير عن تطلع الإنسان إلى الانتصار على هذا الغول الذي صنعه بنفسه، 

لكنه تنامى وكبر بحيث أخذ يسحق كل مسحة إنسانية على وجه هذه اليابسة.

130

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

إصدارات



الكتاب: غيمة أربطها بخيط

المؤلف: عبده وازن          الناشر: نوفل

يحلم  دمت شخصًا  ما  تماثلها،  نصوصًا  يومًا  أكتب  قد  الكتاب.  هذا  لنصوص  نهاية  لا 

الكتاب »المفتوح« هي  التي يتضمّنها هذا  ويكتب أحلامه، أو ما ينتقيه منها. كلّ النصوص 

أو  تخيّلها  إلى  عادة  المرء  يعمد  التي  تلك  يقظة،  أحلام  هي  أو  الليل،  في  أبصرتها  أحلام 

على  عكفتُ  أحلام  نصوص  إنّها  الخدرة.  اليقظة  أو  اليقظة،  شبه  من  حال  في  »صنعها« 

تدوينها طوال أعوام. ومن بينها أحلام أبصرتها منذ سنوات، وظللت أتذكّرها جرّاء أثرها فيّ، 

أو حبّي لها، أو خوفي منها. في أحيانٍ أسرد الحلم كما هو، وفي أخرى أنطلق من أضغاث 

ا. وأحيانًا كنت أكتفي بصورة أو لقطة أو وجوه أبصرتها في حلم لأكتب  حلم لأنسج حوله نصًّ

انطلاقًا منها نصوصًا حلميّة صرفة. 

الكتاب: سؤال العنف          المؤلف: طه عبدالرحمن

الناشر: المؤسسة العربية للفكر والإبداع

الفلسفة  فإن  العنف،  تضاد  والحوار،  بالاستدلال  توسلها  بحكم  الفلسفة،  كانت  إذا 

»روح  بين  جمعها  بحكم  عبدالرحمن،  طه  المجدد  المفكر  أسسها  وضع  التي  الائتمانية 

التفلسف« و»روح التدين« تثبت أن آثار العنف لا تقف عند حد هذا العالم المرئي، إنما تتعداه 

إلى ما وراءه من عوالم غير مرئية، جاعلة من العنيف إنسانًا يؤذي رب العالمين، منازعة له 

واعتراضًا عليه، بقدر ما يؤذي الآخرين، جهًال وظلمًا. 

الكتاب: بطنها المأوى          المؤلف: دنى غالي

الناشر: منشورات المتوسط

إيقاع  على  الأطفال  يُرَقّصن  زلن  وما  الأمهات،  ردّدتها  ترنيمة  صارت  التي  عامر،  قصة 

نغماتها، ستجعلنا دُنى نتآلف معها؛ لقربها الحياتي منهم في مدينة اتسمت بانفتاح حياتها 

الاجتماعية في سنوات خلت. لذا نجد في الهامش إعادة سرد لحياة الشخصيات المهاجرة في 

المتن )الرواية(، وتتبعًا لجذور نشأتها الأولى، عبر عودة إلى الماضي، وإضاءة بعض جوانب ما 

مرّ به العراق في الستينيات عبورًا إلى مرحلة ما بعد الانتفاضة 1991م، ومنتصف التسعينيات 

حيث سنوات الحصار التي أملت شروط عيش مغايرة تمامًا.

الكتاب: حكمة الحياة          المؤلف: آرتور شوبنهور

ترجمة: عبداللطيف الصديقي          الناشر: دار التكوين

بوصفها  للمصطلح  العام  بالمعنى  الحياة  حكمة  عن  الصفحات  هذه  في  أتحدث  سوف 

فنًّا، بمعنى، ما تتمتع به من تنظيم وترتيب لحياتنا؛ لكي يتسنى لنا الحصول على القدر الأكبر 

الممكن من المتعة والنجاح، هي فن لأنها النظرية التي يمكن أن نطلق عليها »علم السعادة 

إلى عالم سعيد، وربما يعرف مثل هذا  النظرية كيف تقودنا  الرفاهة«، حيث تعلمنا هذه  أو 

الوجود كواحد ضمن الأشياء التي يمكن النظر إليها من وجهة نظر موضوعية صرفة.

131



على ما يشير »آرثر إيزابرغر« وتحديدًا في مركز الدراسات الثقافية 

المرنة  الثقافية  الدراسات  قدرة  تبدت  وقد  برمنغهام.  في جامعة 

النظريات  من  كثير  قراءة  إعادة  على  قدرتها  عبر  والمتجددة 

الماركسية  مثل:  أيضًا؛  توظيفها  وإعادة  والنقدية  الاجتماعية 

والبنيوية والحركات الاجتماعية على نحو عام. 

هنا يقدم الدكتور سامي سليمان إجابته المدعومة بالفحص 

أن  الجمالية  للغة  يمكن  كيف  هو:  مركزي  سؤال  عن  العلمي 

تجعل من النصوص الأدبية خطابًا ثقافيًّا متميزًا في ذاته ومتميزًا 

المؤلف  تناول  المفهوم  هذا  وعبر  الأخرى،  بالثقافات  علاقته  في 

العديد من الخطابات الثقافية التي يمكن أن تكون نتاجًا لإعادة 

النظر في مفردات مؤثرة؛ مثل: الثقافة الشعبية وخطابات الحياة 

اليومية والخطابات السائدة في وسائل الإعلام، وأظن أن النماذج 

الرؤية  على  هنا  قراءتها  تقتصر  لا  المؤلف  قدمها  التي  التطبيقية 

وأظن  التطبيقي،  الجانب  على  بل  ومتاحة  كثيرة  وهي  النظرية 

مختصرة  طبعات  انتشار  لأسباب  الضافي  وتحليله  إشاراته  أن 

ومحققة من ألف ليلة في النصف الثاني من القرن التاسع عشر 

يبدو إعادة اعتبار للقيمتين الأخلاقية والثقافية للثقافة الشعبية.  

توقف الدكتور سامي سليمان أمام مشروع الإحيائيين وعدّ حركة 

الإحياء ظاهرة مصرية شامية بامتياز، وعبر تحليل دقيق وضع 

حركة  أن  يرى  حيث  اعتباره،  في  والسياسي  الاجتماعي  الصراع 

الإحياء استندت إلى مقترحين أساسيين: أولهما الإحياء، وثانيهما 

تعرض النقد، تحت وطأة الرغبة في العلمية والمعملية 
إلى  الشكلانية،  المدارس  أسر  تحت  التخصص  فكرة  وتعزيز 
درجات مروعة من الاستغلاق والتعسف. وأظن أن كتاب »التمثل 
الثقافي« للناقد والأكاديمي الدكتور سامي سليمان أستاذ النقد 
الحديث بجامعة القاهرة، يفتح كوة هائلة في هذا الجدار، رغم 
أنه يعد واحدًا ممن عملوا بوعي على استخدام كثير من تقنيات 
»التمثل  كتاب  بالتأمل.  جديرة  مرونة  وهي  الشكلاني،  النقد 
الفرعي  عنوانه  حسب  الحديثة«  الأدبية  الأنواع  وتلقي  الثقافي 
يتناول تجربة النقد العربي في النصف الثاني من القرن التاسع 

عشر، وقد صدر قبل أشهر قليلة عن مكتبة الآداب بالقاهرة.

كاتب مصريمحمود قرني

التمثل الثقافي.. 
وتلقي الأنواع الأدبية الحديثة

الإحيائيون الذين تناول الكتابُ مجهوداتهم الفذة لم يكونوا 

وحدهم من يصارع تراثًا تليدًا حاولوا الفكاك من أسره ونجحوا 

بينها  اليوم ثمرات ناضجة لجهودهم  أيدينا  في ذلك، وبات بين 

مثل:  القومية؛  الثقافة  على  الوافدة  الإبداعية  الأشكال  كل 

الرواية، والمسرحية، والمقالة، والقصة، وفنون النثر عامة. أيضًا 

الجامعية  التقاليد  عاتية من  أمواجًا  يصارع  هنا  سامي سليمان 

مستقرة  نقدية  أشكال  إلى  الاستنامة  من  درجات  ومن  البالية 

جسارة  إلى  ويحتاج  صعبًا  عمًال  مغايرتها  على  العمل  سيكون 

من نوع خاص. فأدوات التطوير التي ساعدت الإحيائيين الأوائل 

كما يشير المؤلف، سواء كانت المطبعة أو الصحافة أو المؤسسات 

التعليمية والاجتماعية، تبدو الآن وهي تلعب أحطّ الأدوار ضد 

كل جادّ وكل جديد.

يرى الدكتور سليمان أن أطروحة الدكتور عبدالله الغذامي 

في عام 2000م حول النقد الثقافي كانت بداية حقيقية لانطلاق ما 

الممارسة  في  الثقافية  الأنساق  أو  الثقافي  النسق  دراسات  يسميه 

الأدبية بحيث أصبحت الممارسة النقدية تسعى إلى قراءة النص 

العميق  التأصيل  أن  والحقيقة  والثقافي.  الجمالي  بعديها  عبر 

والتماسك  الدقة  شديد  علمي  بشكل  اليوم  يتعزز  النسق  لهذا 

الغذامي،  الدكتور  أطروحة  أن  وظني  الثقافي،  التمثل  كتاب  في 

الغربي. فمصطلح  بالمصطلح  التأثر  أشد  متأثرة  الحال،  بطبيعة 

الدراسات الثقافية صعد إلى السطح منذ سبعينيات القرن الماضي 

132

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

كتب



التمدن. ولأن النقد الثقافي ممارسة وليس فرعًا من فروع نظريات 

المعرفة فقد عاد الدكتور سامي إلى تقديم قراءة جديدة في نظرية 

إيزر« من  و»فولفانغ  ياوس«  روبرت  »هانز  لدى  التلقي لا سيما 

اعتمد  العربية  الثقافة  الحديثة عمومًا في  الأنواع  تلقي  أن  واقع 

إليه  ما ذهبت  وليس على  الغربي  التلقي في جذرها  نظرية  على 

وهنا  والوسيط.  القديم  العربي  النقد  في  البلاغية  القراءات 

معادلات  لخلق  لسليمان  المستمرة  المحاولات  إلى  الإشارة  تجدر 

مصطلحية ومفاهيمية لتعزيز النسق الثقافي الذي يخدم الثقافة 

القومية؛ ما يعزز بدوره فكرة التمثل الثقافي في الوجود، والقبول 

لدى القطاعات الواسعة من القراء الضمنيين الذين يستهدفهم. 

في هذا السياق حرص ناقدنا على تقديم قراءة مقارنة ضافية 

قراءة  قدم  ثم  بياجيه،  جان  عند  والتلاؤم  التمثل  فكرتي  حول 

لتفرقة بياجيه بين التمثل الثقافي والمعرفة من ناحية أن المعرفة 

ذات طبيعة تطورية وتاريخية، غير أنه يشير إلى أن بياجيه كان 

يقدم عبر تلك الدراسات المهمة رؤية لسيكولوجية الأطفال بينما 

حديثه يواجه أعماًال إبداعية ناضجة لكتاب تجاوزوا الرشد.

بين  النظريات  انتقال  آليات  أمام  ناقدنا  يتوقف  كذلك   

وأولها  وصعوباته،  الانتقال  ذلك  معضلات  موضحًا  الثقافات 

حاجة الثقافة الناقلة لما تنقل، وإدراك الجماعة الناقلة لأهمية 

أشكال  عن  أيضًا  كشف  لاحقة  فصول  وفي  وضرورته،  تنقل  ما 

المحافظة ضد  تكويناتها  القومية في  الثقافة  تبديها  التي  المقاومة 

كل الأشكال الطليعية ذات النزعة التجديدية. ولأن المؤلف يقف 

باعتبار كبير أمام الثقافة القومية فقد توقف أمام ما قاله إدوارد 

تولدها  المنقولة سواء في سياقات  النظريات  نسبية  سعيد حول 

ونشأتها في الثقافة المصدرة أو الثقافة المستقبلة لا سيما إذا كانت 

تلك النظريات تنتقل إلى سياقات ثقافية ذات طابع شمولي. لكن 

سليمان لا يترك إدوارد سعيد قبل أن يبدي ملاحظة دقيقة حول 

لدى  التشيؤ  نظرية  حلل  عندما  إنه  حيث  الفكرة  لتلك  قراءته 

جورج لوكاتش إنما فعل ذلك ضمن سياق ثقافي واحد وأيضًا مع 

مفكرين ضمن اتجاه فكري واحد هو الماركسية. 

المستعمرات  لدى  الحاجة  تولدت  كيف  أيضًا  المؤلف  يرصد 

وباتت  الآخر،  عن  والأخذ  للتجدد  العربي  الشرق  في  القديمة 

القديمة؛  البلاغية  السياقات  تصارع  الحديثة  الأدبية  الأنواع 

أعلى  يمثل  الذي  الغنائي  الشعر  وكذلك  والمقامة،  كالخطابة 

تعبيرات الرسوخ والقوة في الثقافة العربية، غير أن المؤلف يؤكد 

التجديدين كانوا الأكثر إدراكًا لحتمية فكرة  أن رعيل الإحيائيين 

الجديدة  الأدبية  الأنواع  لنقل  الثقافي، وكان ثمة ضرورة  التمثل 

لما  دقيقًا  تعريفًا  المؤلف  يقدم  وهنا  التمثل،  لهذا  كموضوعات 

التي  الذهنية  »المسالك  بوصفها  الثقافي  التمثل  بفكرة  يعنيه 

يتخذها أو يعتمد عليها أبناء ثقافة ما في سعيهم للاستفادة من 

نتاج ثقافي قدمته حضارة أخرى« وهو في النهاية، كما يشير ما 

التحولات  من  لعدد  القومية  الثقافة  في  القارة  المفاهيم  يُخضِع 

ما حدث  أخرى وهو  وإقصاء مفاهيم  بتعظيم مفاهيم جديدة 

بالفعل.

وكما يشير ناقدنا ويشير كتابه تستمد فكرة التمثل الثقافي 

أطرها العامة من الدراسات الثقافية التي تتخذ من البحث عن 

أن  منطلق  من  لها  ا  عامًّ منطلقًا  والسياسية  الاجتماعية  الأدوار 

مناهج ملائمة  تقدم  الأدبية  والدراسات  والتاريخ  الاجتماع  علم 

يتناول  للنقد كي  الفرصة  التعدد  هذا  منح  وقد  الثقافة،  لفهم 

موضوعات وقضايا كانت مستبعدة من الدراسات التقليدية، ولا 

ينسى المؤلف هنا أن يشير إلى أن إحدى مشكلات تلك الدراسة هو 

المفاهيم  إزاء  النقاد  النقدي وتغاير مواقف بعض  المصطلح  قلق 

والقضايا التي كانت موضع اهتمامهم.

الإشكاليات  من  عددًا  سليمان  سامي  الدكتور  المؤلف  يثير 

حول العقبات الثقافية التي قابلت جهد الإحيائيين واضطرارهم 

إلى  العربيين كطريق  والنقدي  الشعري  الموروث  الاتكاء على  إلى 

تحقيق جوهر الإحياء في سعي صادق ودؤوب للارتقاء بالتقاليد 

على  نموذجين  لنا  ويقدم  قديمة،  لنماذج  والثقافية  الجمالية 

ذلك التحول عبر تجربتي أحمد فارس الشدياق وأحمد شوقي، 

قيمة  من  أعلى  وكيف  الشدياق،  ديوان  مقدمة  أمام  ويتوقف 

الإقبال على الأشكال الإبداعية المستحدثة لا سيما النثر، وكذلك 

ما فعل شوقي في نثره وكتاباته حول الانحياز لفكرة السرد حتى 

لو كانت داخل القالب الغنائي مثلما فعل مع قراءته لرائية أبي 

الشاعر،  الصبر«. لقد تحول  الدمع شيمتك  فراس »أراك عصي 

كما يقول سليمان، من كونه منتجًا لبلاغة قديمة ليتشكل وعي 

جديد لنموذج الشاعر الكاتب، ولم أفهم هنا لماذا وصف سليمان 

تجربة تحديث الكتابة لدى شوقي بأنها لم تؤت 

ثمارها، رغم أنه في الحقيقة قدم منجزًا 

ا في الشعر وتحديدًا  إحيائيًّا نادرًا وفذًّ

في الشعر الغنائي.

 لكن المؤلف في النهاية 

يؤكد أن »الشدياق« و»شوقي« 

عززا فكرة الحاجة إلى تعديل 

مفهوم الفصاحة الموروث من 

التراث البلاغي، وهو الأمر 

الذي عزز عدة قيم توقف 

عندها المؤلف، من بينها أن 

الإحيائيين استطاعوا وضع الكتابة 

كمفهوم قبل الخطابة والشعر حيث 

وضعهما النقد المحافظ في المقدمة، 

وكذلك تعظيم قيمة الثقافة التدوينية 

على الثقافة الشفهية.

133

سامي سليمان



134

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

كتب

في عالم الشبكات..
الدولة مهما عظمت مجرد عقدة

المستقبلية  الدراسات  وحدة  عن  الصادر  كتابه  في  ويرى 

»تحولات  بعنوان:  »أوراق«،  سلسلة  الإسكندرية،  بمكتبة 

المجتمع  انعكاسات  في  دراسة  والسلطة:  القومية  الدولة 

الدولة  مأزق  حل  أن  السلطة«  وعلاقات  الحكم  على  الشبكي 

العربية متاح، ويمكن بناؤه على حلول تعيد التوازن بين الدولة 

وجود  مع  وفنية  وتنظيمية  سياسية  حلول  وهي  والمجتمع؛ 

عصر  في  ودوليًّا  وإقليميًّا  محليًّا  دورها  للدولة  تضمن  آليات 

يوضح الدكتور عزمي خليفة المستشار الأكاديمي بالمركز الإقليمي للدراسات الإستراتيجية 

في مصر أن الشكل الجديد للدولة القومية قد غيَّر من نمط علاقات السلطة بالكامل؛ بحيث فقدت 

الدولة احتكار السلطة نتيجة اكتساب المجتمع جزءًا من السلطة من خلال ما يطلق عليه »سلطة 

الشبكات« وهذا سبب مقاومة الدولة في العديد من دول العالم -ومنها منطقتنا العربية- التحول 

للشكل الشبكي والعولمة؛ حفاظًا على كامل سلطتها. وهذا هو مأزق الدولة العربية اليوم، وهي 

محاولة ميؤوس منها؛ لأنها ضد طبيعة العصر القائم على العولمة.

محمد الحمامصي   صحافي مصري

العولمة  ضغوط  أن  وبخاصة  ذاته،  على  المنكفئ  يقبل  يعد  لم 

إعلاء  الدولة شملت  تغييرات  أن  الانكفاء. كما  أقوى من هذا 

السيادة  مقابل  ومضمونها  محتواها  تغير  التي  الشرعية  شأن 

لو كان يخص شعب  بالقرار حتى  الانفراد  لم تعد تعني  التي 

عالم  في  تعيش  بل  فراغ،  في  تعيش  لا  فالدول  الدولة.  هذه 

من الشبكات، تتحول فيه الدولة -أي دولة مهما عظمت- إلى 

مجرد عقدة.



135

المجتمع  حدود  تحدد  الشبكات  وهذه  الاجتماعي.  للتفاعل 

ا.  جدًّ ومتغيرة  مرنة  الحدود  هذه  أن  التأكيد على  مع  الجديد 

الشبكي  المجتمع  خصائص  نحدد  أن  بد  لا  ذلك  من  وللتأكد 

بين  الفصل  يمكن  ثم  ومن  الشبكات.  من خصائص  المستمدة 

الاتصال  تكنولوجيا  تنشّطها  شبكات  بوصفه  الشبكي  المجتمع 

تعد  التي  الاجتماعية  والهياكل  رقميًّا  المعلومات  تعالج  التي 

ترتيبات تنظيمية للبشر في علاقات الإنتاج والاستهلاك وإعادة 

الإنتاج والخبرة والسلطة. 

المجتمع  في  السلطة  تكمن  »أين  المؤلف:  ويتساءل 

الشبكي؟«. ويذكر أنه في المجتمع الدولي في ظل الدولة القومية 

الدول الأقوى، ففي  أو  الدولة الأقوى،  »تكمن السلطة في يد 

ظل النظام الثنائي القطبية كانت السلطة متمركزة في الاتحاد 

السوفييتي الذي ورثته روسيا دوليًّا والولايات المتحدة الأميركية. 

ولها مصدران؛  انتشارًا  أكثر  فالسلطة  الشبكي  المجتمع  أما في 

أي  بالتحويل  يرتبط  ومصدر  نفسها،  بالشبكة  يرتبط  مصدر 

التفاعل بين الشبكات وبعضها. 

الثورة  هذه  أن  أبرزها  النتائج  من  عدد  إلى  المؤلف  ويخلص 

الأنساق  ذات  الثقافية  النظم  جميع  سقوط  إلى  أدت  الرقمية 

المغلقة التي تدعي معرفة الحقيقة؛ ما أدى إلى سيادة الأنساق 

الحكومة  ظهور  إلى  أدى  وهذا  التشاركية،  وقيم  المفتوحة 

المنفتحة؛ حيث يشارك المجتمع المدني فيها الحكومة في الحكم 

بمشروعات  والقيام  العامة،  الميزانية  على  الرقابة  خلال  من 

كما  مختلفة.  لأسباب  الحكومة  إليها  تصل  لا  قد  مناطق  في 

خلال  من  المعلومات  تبادل  سرعة  لتحولات  دعمًا  تشكل  أنها 

استخدام الإنترنت؛ ما أدى إلى ظهور نوعين من التحولات على 

الدولة القومية التي ورثناها بعد الحرب العالمية الثانية، أولهما 

تغييرات على المستوى الماكرو للدولة تمثلت في تحولها إلى الشكل 

الشبكي بضغط من المجتمع الذي كان أسرع في التحول للشكل 

الشبكي. والنوع الثاني من التحولات ترتب على مستوى التحليل 

الشبكية؛  التطبيقات  بعض  استخدام  نتيجة  للدولة؛  الجزئي 

دعم  التغييرين  وكلا   ، إجماًال الاجتماعي  التواصل  مواقع  مثل 

التغييرات الشبكية للدولة، وأكد الواقع المعاصر هذه التغييرات.

الثورة الرقمية أدت إلى سقوط كافة 
النظم الثقافية ذات الأنساق المغلقة 

التي تدعي معرفة الحقيقة؛ ما أدى 
إلى سيادة الأنساق المفتوحة وقيم 

التشاركية، وهذا أدى إلى ظهور 
الحكومة المنفتحة؛ حيث يشارك المجتمع 

المدني فيها الحكومة في الحكم

ماهية  مثل  تساؤلات  عن  الإجابة  إلى  المؤلف  وسعى 

دور  على  التركيز  مع  والمجتمع  التكنولوجيا  بين  العلاقة 

أدخلته  الذي  التغيير  تعرف  ثم  بداية،  المعلومات  تكنولوجيا 

وانعكاسات  القومية وسلوكها،  الدولة  التكنولوجيا على  هذه 

الدولة  بين  العلاقة  ونمط  المجتمع،  على  الرقمية  الثورة  هذه 

والمجتمع، ومستقبل شكل الحكم في القرن الحادي والعشرين.

عبرت  التي  والاجتماعية  الثقافية  التغييرات  أهم  ويرصد 

 - أوًال منها:  نقاط؛  ثماني  في  الرقمية  العلمية  الثورة  هذه  عن 

الاهتمام بالقيم الفكرية غير المادية المتعلقة أساسًا بالتعبير عن 

الذات التي تعكس وعيًا بالجوهر الواحد للإنسان بغض النظر 

الإثني.  أو  العرقي  أو  الجنسي  وانتمائه  الجغرافي  موقعه  عن 

ثانيًا- الاهتمام بعلاقة الإنسان بالبيئة التي تحيط به، ومن هنا 

يمكن أن نفهم حركة الخضر التي انتشرت في العالم في ذلك 

تفاعلهما  أدى في  وبالإنسانية  بالبيئة  الوعي  ثالثًا- هذا  الحين. 

إلى وعي كوني بأن المشكلات الناتجة عن العولمة هي مشكلات 

كونية )عالمية( تحتاج لحلول عالمية على أساس من التشاركية. 

رابعًا- سقوط جميع الحواجز الجغرافية والزمنية والسياسية 

مما يزيد من عمق التفاعل الإنساني على مستوى العالم وعلى 

وزيادة  الحواجز  هذه  سقوط  خامسًا-  يومية.  ساعة   24 مدار 

وانعكاساته  الشبكي  المجتمع  ظهور  إلى  يَا  أدَّ الإنساني  التفاعل 

على ممارسة السلطة.

فاعِلِين،  مجموعة  عن  عبارة  بأنها  الشبكة  المؤلف  وعرف 

كلٌّ منهم يسمى عقدة، متصل بعضهم ببعض، وهذا الاتصال 

تكنولوجية.  بأدوات  ن  ويؤمَّ ومتداخلة،  متعددة  بروابط  يتم 

وقد يطلق على هذا الشكل التنظيمي الشبكية أو المصفوفة أو 

الويب. وتتحدد أهمية العقد بقدرتها على المساهمة في فاعلية 

استيعابها  بمدى  تتحدد  أنها  أي  أهدافها؛  لتحقيق  الشبكة 

إصدار  على  قدرتها  ومدى  للمعلومات،  ممكن  تدفق  لأكبر 

تتخذ  عندما  أنه  خليفة  ويلحظ  الشبكة.  لأعضاء  معلومات 

الشبكة الشكل العنقودي فإن سلوكها يكون مشابهًا لسلوك 

يمكن  العقد  لأن  وذلك  صغير،  مجتمع  أو  متماسك  تنظيم 

اتصال بعضها ببعض، بالشبكة كلها وبالشبكات ذات الصلة، 

من أي عقدة في الشبكة، من خلال عدد محدود من الخطوات. 

وعادةً ما يضاف في هذه الحال شرط المشاركة في البروتوكول، 

وتسمى شبكة مغلقة. ومن ثم فالخلاصة أن الشبكات بإيجاز 

هي هياكل معقدة للاتصال القائم على مجموعة أهداف تضمن 

وحدة الهدف، ومرونة التنفيذ أو من خلال قدرتها على التكيف 

مع بيئة التشغيل وقدرتها على إعادة التشكل ذاتيًّا.

ويقول: يمكن النظر إلى المجتمع الشبكي على أنه مجتمع 

العالمية  الشبكات  من  مختلفة  أنماط  من  المكون  الشبكات 

المستويات  متعدد  افتراضي  عام  مجال  في  والمحلية  والإقليمية 



كتب

136

العددان  483 - 484  ربيع الآخر - جمادى الأولى 1438هـ / يناير - فبراير  2017م

معراج نون النسوة 
في»الغزلية الكبرى« 

لسليم بركات

الغزليةُ الكبرى: عنوانٌ يُفاقمُ مسألة الزمن حضورًا في مواجهة نَفْسهِ ماضيًا، عنوانٌ يبدو 

ظاهريًّا من الجاهليةِ لكن متّحدًا بغزلٍ أكبر آنًا حاضرًا، هذه ليست إلا وشاية يشي بها سليم بركات 

نَفسهُ عن كتابهِ هو. لكن ما أن يتم الغوص في بحر ومتن هذه الغزلية، حينها، نُدركُ أيّ فخًّ نصبه 

سليم لقارئ كتابهِ، حيث الغزلية ليست كما المتداولِ بالغزل المفتون بقامةِ وانسياب الحبيبةِ 

الأنثى وغُنجها، إنما هنا غزليةُ سليم: سيرةٌ كاملة للأنثى، سيرةٌ لهنَّ في مشاغلِهنَّ ومجالسهنَّ 

وكلامهنَّ وظرفِهنَّ وأحوالِهنَّ وقيودِهنَّ وقدرهنَّ وزرعِهنَّ وحصادِهنَّ وسيرتهنَّ أمهاتٍ وأخواتٍ 

وحرمانِهنَّ  وحبِّهنَّ  وكُرههنَّ  شَغَفِهنَّ  سيرةُ  وقروياتٍ،  حضرياتٍ  حاملاتٍ،  وسيداتٍ  وزوجاتٍ 

هُنَّ   ، دونَهُنَّ حتى  أو  ساعاتِهنَّ  وفق  تدورُ  التي  الأزمنة  وكلّ   ، وبكائهنَّ  ، وثرثرتهنَّ  ، وامتلاكهنَّ

 . ، هُنَّ كلُّ الكلماتِ بمضمونها مختومةً بنون النسوة التي لهُنَّ وجودُ غيرهنَّ

شاعر سوريغمكين مراد



137

معراج نون النسوة 
في»الغزلية الكبرى« 

لسليم بركات

فيها،  الغموضِ  بكلِّ  كينونتها،  تفصيلات  بكلِّ  الأنثى 

والمجهولِ في تقلبات روحِها، يعجنُ سليم بماء الكلمات، طحين 

 :» »أحُبُّهُنَّ كلمةِ  تنورِ  من  رغيفًا  جسدها،  صحن  في  روحها 

، هُنَّ تخميٌن«، ص22. »أحُبُّهُنَّ

على الرغمِ من ضآلةِ القوةِ في هيكلهنَّ إذ: »إنهنَّ رضوضٌ/ 

في/ الهواء،/ وكسورٌ/ في/ الرملِ، بل دُعاءٌ بقشرهِ قشر الكوسا«. 

 : إليهنَّ الوجود  في  الذهولِ  منبتَ  يُعيدُ  سليماً  أنَّ  إلا  ص116، 

»لقد بذلنَ الوجود بفائضٍ من ثناء الذهولِ« ص9. ويربطُ بين 

المنثورِ في  الشرِّ  المآزِقِ ومخارجها، وبين 

الوجودِ والخير المتمددِ ظًّال لهُ، وبينهُنَّ 

مأزق  بداية  بكلِّ  يربطهُنَّ  سرِّيٍّ  كحبلٍ 

إنهُنَّ  مَخرجٍ وخيرهِ،  كلّ  ونهايةِ  وشرِّهِ 

صخبُ الوجودِ وعُنفُ المعُضل: »أحُبُّهُنَّ 

الخالداتُ  المآزِقُ  تنفجِرُ  إذ  يُصالحنَ  لا 

ص94.   » للناريِّ حدودٍ  عن  بأقاويلها 

خيره  من  المآزقِ  في  الدائرِ  الكلام  وكلُّ 

كطُرقٍ  البيوتِ  بوابات  على  يتمُّ  وشرّهِ 

دومًا  المتأهبِ  قلبهنَّ  برضا  المتعة  إلى 

دونهِ  من  أو  »باستئذانٍ،  للانقلاب: 

يُكلِّفنَ أنفُسهُنَّ نقلَ الشرِّ إلى أرق الخير 

جلوسًا قُرب البواباتِ«. ص47.

بحرِ  في  والشيءُ  الكلُّ  يملكنها،  أو  تتملكهُنَّ  يقينيات  لا 

تحدُّ  تخومَ  الراقصة، لا  قلبهنَّ  مُستدرج حسب عضلةِ  الشكِّ 

 ، إليهنَّ يُنزلنهُ  بل  إلى صعودهِ  ، ولا زمن يستدرجهُنَّ  لحظتهنَّ

المألوف/   / هُنَّ »أحُبُّهُنَّ  بكثير:  الحقيقي  الزمن  قبل  دائمًا  هُنَّ 

يتصنعن  »أحُبُّهُنَّ  ص67-66.  يقين«  كلّ/  /إنكارِ/  على  العازمُ/ 

البكمَ إن خاطبن الأعمارَ، ويتصنعن الصمَّ إن أنشدتهنَّ الأعمدةُ 

ص61.  الهياكل«.  وساوس/  من/  عليها/  القرونُ/  رفعت  ما 

»عاشقاتٌ هُنّ، بقلوبٍ / أو / من / دونها«. ص5.

أيًّا كانت نوع الأقفال الموصدةِ لقلوبهم، وإن لم تكن أقفاًال 

للبوح  مداخنَ  قلوبهُنَّ  تبقى  والظرف،  المكان  من  الطليق  في 

تعودنَ  أو  عاشقاتٍ  تصبحنَ  أو  عاشقاتٍ  يبقيهنَّ   ، بوجعِهنَّ

بلا  نوافذ/  بلا  أبوابٍ/  بلا  المنازلِ  السكنى في  »تعوّدنَ  عاشقاتٍ: 

/ عاشقةٍ  الذي/ تعرفُ/ كلُّ البوح/  جدرانٍ/ لكن لمداخنها حمل 

إيمان  ولا  يُجزى  إيمان  لا  ص48.  المدخنة«.  قلبها  بوحُ/  أنّهُ/ 

، إنهنَّ البراهيُن  خوفٍ يُربكُ حِسابات قناعاتهنَّ وتدرُّج ظنونهنَّ

والظنونُ حين تتآلفُ في القبضِ على المعُضلةِ أو في خلقها لتكنَّ 

 ، : »البراهيُن أضرَّت بأنفُسها في عِناقِهنَّ ظلال الأثر في وجودهنَّ

والظنونُ، اشتكت الظنونَ«، ص101. 

لا يسعيَن إلى آخرِ الشيء أو الحدث 

حين  أخطأنَ  هُنَّ  خسارة،  أو  لربحٍ 

اللّذةِ  لشبقِ  أنفُسهنَّ مصبًّا  من  جعلنَ 

ومها بيد الرجلِ، أخطأنَ  وتركنَ حبل قدُّ

تتلقيَن  تَحتَهُ،  بقائهنَّ  في  العمر  خطأ 

لذةٍ،  بأنفاسِ  والتعبِ  الغضبِ  ضربات 

هُنَّ الرحمُ في ولادتِها:

حين  إلا   ، قبًال بشيءٍ  يُجازِفنَ  “لم 

رنَ مشيئتها«. ص24. أنَّثَن اللذاذةَ، وذكَّ

، تتبرجنَ، لا لتغدونَ جميلاتٍ  هُنَّ

فقط، بل لإساءة وتعنيف الموت، بتبرج 

الخلودِ  بقاء  في  الموت،  تنكرُ  مرآةٍ  أمام 

ُّجِ، بدءًا من أظافرهنَّ طلاءً  لحظةَ التبَر

إلى خيوط شعرهنَّ صبغًا: »بالغن في الإساءة إلى الموت بإنصافهِ 

مَدحًا أقلقَ الموتَ:

العِناق،  في  بأنفاسِهنَّ  الخفافِ،  في  بأقدامهنَّ  شبهنَهُ 

استحمامهنَّ  ماء  من  صباحًا  بالبخارِ  مفتوحةً،  بخزائنِهنَّ 

الدافئ، بخفقِ مناماتهنَّ الواسعةِ قبل أن يندسسنَ في الفُرشِ، 

بربط شعورِهُنَّ أضاميمَ قبل النوم، بالنظرةِ مُختَلسةً إلى المرآة 

بالجلوس   ، أيديهنَّ جلود  على  الملينة  الماء  بمراهم  بعدٍ،  عن 

مُمداتٍ أرجلَهُنَّ على مساند عالية«. ص70-69

وكلُّ   ، أنفُسهنَّ إلا  قْنَ  يُصدِّ لا  الصواب،  هو  يَقُلنهُ  ما 

خيًرا،  مآزق،  خيًرا،  وقتًا،  حياةً،  وناسها،  بجمادها  الأحوال 

: »الوقتُ مُنطرحٌ/  شرًّا، جثثٌ مُلقاةٌ على قارعةِ رعشة قهقهتهنَّ

/ والسماءُ منطرحةٌ أرضًا/  أرضًا/ على/ مرمى/ قبلةٍ/ من أسرَّتهنَّ

البارحةِ،  أرض  على  منطرحٌ  والغدُ  أرضًا،  منطرحةٌ  والحياةُ 

الأهوالَ،  يُطربنَ  أيديهنّ  في  بقياثر  الجواري  الأساطيُر  أرضهُنَّ 

غرقًا، ويُشجيَن الملاحمَ«. ص136-135.

بالمحبوب  ولهًا  ليست  بركات،  سليم  غزليةُ  هكذا  هي 

التي توجدُ فيها،  الحالات  إنما هي الأنثى بكلِّ  وانغماسًا فيهِ، 

مع الدجاج، وعلى الأرصفةِ أمام البوابات وهُنَّ يُقشرنَ البزر، 

سبقهُنَّ الديكُ فقط في الصباح، غزليةٌ عن وفي الأنثى، الشجرةِ، 

متمايلةً تهزُّها الريحُ حين الإدلاء بأيِّ شيءٍ حين المعُضِلِ.

نُدركُ أيّ فخٍ نصبه سليم بركات لقارئ 
كتابهِ، حيث الغزلية ليست كما المتداول 

بالغزل المفتون بقامةِ وانسياب الحبيبةِ 
الأنثى وغُنجها، إنما هنا: سيرةٌ كاملة 

للأنثى، سيرةٌ لهنَّ في مشاغلِهنَّ 
ومجالسهنَّ وكلامهنَّ وظرفِهنَّ وأحوالِهنَّ 

وقيودِهنَّ وقدرهنَّ وزرعِهنَّ وحصادِهنَّ

سليم بركات



مقال

138

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

»ليليث وشياطين الرأسمال: الاقتصاد 

على سرير فرويد«، صدر عن دار هانزر، لتوماس 

سيدالشيك وأوليفر تانسر. أحدهما تشيكي، عمل 

لسنوات في القطاع البنكي، إلى جانب تدريسه 

الاقتصاد في الجامعة التشيكية، وحصوله على 

عضوية المجلس الأخلاقي لمنتدى الاقتصاد العالمي، 

والثاني صحفي نمساوي، يعمل في الصحافة 

اليومية، وعمل لسنوات مراسًال للإذاعة والصحافة 

المكتوبة النمساوية لدى الاتحاد الأوربي. كلاهما 

سيبحر في مغامرة لم يسبق لغيرهما أن قام بها، 

تطبيق منهجية التحليل النفسي على نظام اقتصادي، 

أضحى يشكل مشكًال للسياسة والمجتمع عامة، بل 

كما يقولان، لطريقتنا في التفكير. »إن طوطم عصرنا 

هو الاقتصاد، وسنضع الاقتصاد على سرير المحلل 

النفسي ونصغي إليه؛ لنعرف ما الذي يقوله؟ ما 

الذي يأمل أو يحلم به؟ عن أي شيء يفضل الحديث؟ 

وما الذي يكبته في الأعماق؟.. إلخ«. يبدو كما لو 

أن الاقتصاد يعاني اليوم اضطرابًا ثنائي القطب: 

الهوس الاكتئابي. وينتج عن ذلك الفوضى. إن الفكر 

الاقتصادي نتاج للنفعية الفردانية التي تتعامل 

مع كل القيم الأخرى بسخرية، وحتى إذا ما دخل 

الاقتصاد كعلم في علاقة بالتخصصات الأخرى، تراه 

لا يسعى إلى تعلم شيء جديد، إنما للسيطرة عليها 

وفرض منطقه.

يهتم التحليل النفسي تقليديًّا بالأفراد وحيواتهم، 

لكن الباحثين يسعيان إلى تطبيقه على مستوى أكبر، 

وبحث إن لم تكن تلك السلوكيات المنحرفة التي 

رشيد بوطيب
كاتب مغربي

نجدها عند الأفراد، حاضرة بشكل جمعي لدى المجتمع. 

وهما يعتقدان أنهما ربما يصلان عبر ذلك إلى علاج 

للاقتصاد، علاج جمعي، أو »علاج الحضارة« كما أسماها 

.Luigi Zoja الكاتب والمحلل النفسي الإيطالي

لقد اعتدنا على تحليلات تهم »جسد« الاقتصاد، أي 

الاقتصاد الواقعي، المادي، الوظيفي، الذي يمكن حسابه، 

والصناعة، وعالم الإنتاج والاستهلاك.. إلخ لكن ما ندر 

القيام به برأي الباحثين هو دراسة »روح« الاقتصاد. فداخل 

تلك الروح، أي داخل الاقتصاد كعلم، تتموقع معتقداته، 

ومخاوفه وآماله، وفعلنا السياسي، وأيضًا تصوراتنا عن 

الحرية والمراقبة، على الرغم من أنها تعبر عن نفسها 

بداية في »جسد« الاقتصاد، في الاقتصاد الواقعي. وكما 

الحال عند الإنسان وأمراضه النفسية، فإن جسد الاقتصاد 

وروحه ملتحمان. 

اقتصاد يعاني اضطرابات نفسية

يسجل الباحثان وجود خمسة أنواع من الاضطرابات 

النفسية في الاقتصاد المعاصر، لا تمثل فقط جزءًا منه، 

: اضطراب في معرفة  بل تسيره بالطريقة التي تريد. أوًال

الواقع: ويريان ذلك نتيجة لمبدأ اللذة الذي يطالب 

باستمرار بمزيد من الإنتاج والاستهلاك. ثانيًا: اضطرابات 

ناتجة عن الخوف. وهي ما يدفعنا للنظر إلى الواقع بشكل 

سلبي، ويقود إلى سلوكيات غير عادية، وخصوصًا في 

مراحل الأزمة. ثالثًا: اضطرابات لها علاقة بالوضع النفسي، 

أو ما يسمى بالاضطرابات العاطفية، وهنا ستتم دراسة 

دورات الهوس الاكتئابي، التي تتعلق بالتطورات المتصلة 

بالطفرات والأزمات الاقتصادية. رابعًا: اضطرابات تتعلق 

ليليث وشياطين الرأسمال:

الاقتصاد على سرير فرويد



139

بالسيطرة على الدوافع، وهنا ستتم دراسة نموذجين 

للسلوك: إدمان اللعب الذي نلحظه لدى البنوك 

الاستثمارية، والسلوك الثاني المرتبط بإدمان السرقة 

»الكليبوتوماني«؛ إذ من المثير للانتباه أن ذلك الذي يحقق 

نجاحًا داخل هذا النظام الاقتصادي، ويملك العمل والسلع 

والرأسمال، هو الذي لا يقدم شيئًا مقابل ذلك. خامسًا: 

اضطرابات الشخصية: من أجل المحافظة على النظام الذي 

يقوم على العنف والمنافسة، يتوجب على المشاركين فيه 

أن يتلقوا تكوينًا مناسبًا لطبيعته، يصنع منهم أشخاصًا 

أنانيين وعنيفين، بعيدًا من كل إحساس بالإنسانية 

والغيرية، وبعيدًا من كل حس سليم. إنهم مجرد أدوات 

في نظام لم يعد يخدم مَن صنعه، بل استولى بنفسه على 

السلطة. إن هذا لا يعني أن المشاركين في النظام أناس 

سيئون، بل إن النظام من يرغم خَدَمهُ على الاضطلاع 

بأدوار باثولوجية.

يؤكد الكاتبان أنهما سينهجان طريق التحليل النفسي. 

فليس هدفهما إصدار أحكام واتهامات، لكن الإصغاء لما 

يقوله الاقتصاد. فهذا الكتاب لا يجب عدّه كتابًا ضد اقتصاد 

السوق الرأسمالي، البنوك والأسواق المالية. إنهما يريان 

النظام الاقتصادي الحالي خطوة في مسار تقدم البشرية، 

جعل من حياة الإنسان على الأرض أفضل مما كانت عليه 

من قبل. لكنهما يؤكدان أيضًا أن ذلك لا يجب أن يمنعنا 

من انتقاد انحرافات النظام، وتوصيف أمراضه، وبحث 

سبل علاجه. إن أسطورة »ليليث« العبرية، التي اختير 

اسمها عنوانًا لهذا الكتاب، تلخص بنظر الباحثين، حقيقة 

الاقتصاد الرأسمالي. إن ليليث، وفقًا للرواية العبرية، أول 

امرأة لآدم. لقد خلقت هي الأخرى مثله من طين، وكانت 

تشبهه في كل شيء. بل إن تمسكها بهذه المساواة بينها 

وآدم، هو ما جعلها تدخل في صراع معه. إنها رمز لأول 

كائن بشري طالب بالحرية. ومن أجل ذلك هرب من جنة 

عدن وحقت عليه لعنة الرب. ستتحول إلى شيطان يقوم 

بقتل المواليد الجدد وامتصاص دمهم. ومن هذه الطاقة 

التي ستحصل عليها، ستضع شياطين جددًا، مئة كل 

يوم، لتقوم بعدها بقتلهم أيضًا. وسبب كل هذه الثورة، 

هو أنها وجدت في الوضع الجنسي، أن تتمدد تحت جسد 

آدم خلال المضاجعة، رمزًا للقمع والحط من كرامتها. إن 

سلوك ليليث يقوم على مبدأين: الاستهلاك والتدمير. ولهذا 

هي تشبه في كثير الاقتصاد الذي يقوم على التدمير. إنها 

ماكينة استهلاك، لا تتوقف عن الإنتاج كما لا تتوقف عن 

التدمير. إنها رمز للحياة والموت، للإنسانية والسمو، وفي 

الآن نفسه للبدائية والتوحش، جوع لا يشبعه شيء. فمبدأ 

عصرنا، كما يؤكد الباحثان، ليس سد رمق الجائع، بل 

إشباع الشبعان. وهو ما يشكل في حد ذاته مشكلة كبيرة. 

فالإشهار، على سبيل المثال لا الحصر، لا يقوم بشيء 

آخر أكثر من »إيقاظ جوعنا غير الحقيقي بشكل ليبيدي«. 

إننا أمام »دونجوانية اقتصادية«، لا تتحقق إلا كاستهلاك 

مستمر، وكما يستهلك الدونجوان نساءه، يستهلك 

الاقتصاد العالمي السلع والموارد. وهناك حيث يعجز عن 

الاستهلاك، يحل الركود وتسيطر الكآبة. إننا نقف أمام نظام 

اقتصادي واقعي لا يتورع عن إنتاج المرض من أجل تسويق 

الدواء، وفي هذا السياق يسجل الباحثان أنه »كلما ازداد 

ا«. إن هذا الاستنتاج  الناس سمنة، كلما ازداد الاقتصاد نموًّ

لقد اعتدنا على تحليلات تهم »جسد« 
الاقتصاد، أي الاقتصاد الواقعي، المادي، 

الوظيفي.. إلخ، لكن ما ندر القيام به 
هو دراسة »روح« الاقتصاد. فداخل تلك 

الروح، أي داخل الاقتصاد كعلم، تتموقع 
معتقداته، ومخاوفه وآماله



مقال

140

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

لا يدخل في باب النكتة أو السخرية السوداء. إن 

الأرقام والإحصائيات في الدول الغربية تؤكد ذلك. 

إضافة إلى ذلك، فإن مبدأ النمو المستمر 

الذي يقوم عليه الاقتصاد المعاصر، دفع الإنسان 

إلى تسويق كل شيء، بل إلى تسويق أجزاء من 

شخصيته. أما الشخصية التي يحبذها الاقتصاد 

المنفلت من عقاله، فهي سادية، نرجسية، عدوانية، 

وكلما ازدادت عدوانيتها، زادت أرباحها. يشير 

الباحثان إلى مئة مقابلة أجراها كل من عالم النفس 

الكندي روبيرت هار والمستشار الاقتصادي الأميركي 

بول بابياك، التي تظهر بأن عدد المرضى النفسيين 

في المناصب الرئيسة لدى الشركات الكبرى يتجاوز 

ثلاث مرات عددهم في المجتمع العادي. 

نقرأ في الكتاب: »منذ آلاف السنين والبشر 

يفكرون في سبل توزيع السلع بشكل عادل بين البشر. 

منذ أفلاطون وأرسطو إلى سينيكا وتوما الأكويني 

والسكولائية حتى آدم سميث ودافيد ريكاردو، 

وكارل ماركس، وكينز وميلتون فريدمان. فموضوع 

تاريخ الاقتصاد كان دومًا توزيع السلع والاتجار بها. 

وكيفما كانت الاختلافات بين المدارس المتعددة 

أفلاطونية، كلاسيكية، اشتراكية، طوباوية، كينزية، 

بروتستانتية أو نيو كلاسيكية، لم يسبق أن وجدت 

مدرسة تدعو إلى السرقة كأفضل السبل إلى السعادة 

الإنسانية« )ص138(. لكن اقتصاد الشركات الكبرى 

اليوم، والمنافسة المحتدمة بين الفاعلين الماليين 

تؤكد أن من يجني الأرباح، ليس هو من يحسن 

لعبة الأخذ والعطاء، ولكن ذاك الذي لا يعطي شيئًا 

ويأخذ كل شيء. إننا أمام »تحول في الباراديم« يقول 

الباحثان، في تاريخ الاقتصاد الإنساني. وهنا تكمن 

المشكلة في رأيهم. فالحرية الاقتصادية والاجتماعية 

تشكل ربحًا للجميع، متى ارتبطت بقدرة البشر 

على التحلي بالمسؤولية. أما ما نعيشه اليوم، فهو 

حرية العدوانية وبطلها »الكليبتومان« الذي تصفه 

السيكولوجيا كشخص يعاني اضطرابات في التحكم 

ا  بنوازعه. يعتقد »الكليبتومان« الذي يجد نفسه مضطرًّ

للسرقة، لسبب نفسي وليس لسبب خارجي كالفقر 

، وعانى في الأغلب الأعم تجارب صادمة كالعنف  مثًال

وزنا المحارم، ويرى أنه، عبر السرقة، يتجاوز رهابه 

واكتئابه، لكنه لا يزيد في الواقع إلا من استفحالهما. 

التحرر من أحلام اليقظة 

يقوم الاقتصاد العالمي اليوم على إشباع رغبات الدول 

المتقدمة على حساب الدول المتخلفة والفقيرة. اللذة من 

جهة، والألم من جهة أخرى. سلوك سادي وعدوانية استقلت 

بنفسها، لم يعد هدفها التقدم، ولكن التدمير الذاتي. لكن 

إضافة إلى »الكليبتومانية«، يؤدي الخوف دورًا مركزيًّا في هذا 

السياق. »إن الخوف، كما كتب عالم الاجتماع الألماني نيكلاس 

لومان، هو المبدأ الذي يستمر بالعمل حين تتوقف كل المبادئ 

الأخرى«. ولقد تحول إلى أداة بيد السياسيين والاقتصاديين 

كما كان بالأمس القريب أداة بيد رجال الدين، فرجال السياسة 

يمكنهم التأثير في الملايين وهم يستعملون الخوف، وينشرون 

الحقد ويشعلون الحروب، وما الحروب على الإرهاب إلا نموذج 

بسيط عن ذلك، أما رجال المال والاقتصاد، فيعيشون على 

صناعة الخوف وتسويقه وتقديم أجوبة عن تلك المخاوف 

التي صنعوها، من المجالات الأمنية والصحية والغذائية حتى 

المجال المالي، تمامًا كما كانت تفعل الكنيسة الكاثوليكية 

وهي تبيع الخلاص الروحي للمؤمنين. لم يبالغ سلافو جيجيك 

حين أكد »أن خلق المخاوف مكون للذاتية المعاصرة. إن 

للخوف حظوظًا جيدة في أن يتحول إلى الأيديولوجية التي 

تحدد كل شيء داخل الرأسمالية المعولمة«. إن الخوف إذن، 

برأي الكاتبين، هو رديف الحرية في السوق الحرة.

»إن الرأسمالية قادرة على التطور، لكن نقدها أصابه 

التكلس«. يكتب المفكر الألماني فولف لوتر في كتابه، 

»الرأسمالية المدنية«. ربما يأتي هذا الكتاب، على الرغم من 

ثغراته، والغضب الذي يخضب كلماته، محاولة لتجاوز هذا 

التكلس الذي أصاب »نقد الرأسمالية«. إن التحليل النفسي لا 

يهدف إلى العلاج، لكنه يمنحنا الوعي بوضعنا، فهو يحررنا 

من أحلام اليقظة ليربطنا بالواقع. ولربما يكون الوعي بالمرض 

أهم من وصفات العلاج السحرية التي لا تسهم سوى في 

استمرار تكلس النقد، ومنها خصوصًا تلك البكائيات الدينية 

المعاصرة التي لا تفعل بنقدها المتهاوي سوى تأبيد سلطة 

الرأسمال. »لقد حاولنا إعطاء صوت للاستلاب الذي يعانيه 

الإنسان الغربي المعاصر، وتوضيح عناصر هذا الاستلاب«، 

هذا ما نقرؤه في الفصل الأخير من الكتاب. لكن، وعلى أطراف 

الإمبراطورية الاقتصادية العالمية، هذه الأطراف التي تجد 

نفسها مرغمة على استيراد، ليس فقط السلع التي ينتجها 

المركز، بل أزماته أيضًا، فإن هذا الاستلاب يعبر عن نفسه في 

سلوكيات استهلاكية أكثر دموية، ليس أقلها الحروب الإثنية 

والمذهبية.



141



فضاءات

142

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مقاهي القاهرة وتبدّل الأزمنة

لكل كاتب حسه بالأماكن، يصغي لحديثها وذكرياتها، ويستدعيها!! 

يسطر دون ارتعاش، قصصًا عنها، ويتخيل رؤى. وأنت تحاول، على قدر الطاقة تحقيق قيمة لما تراه، 

السنين،  عابرًا  يجيء  لصوت  والإصغاء  وذكرى،  صورة  عن  باحثًا  السؤال  تلو  السؤال  خلال  من  وتطرح 

على مستويات  الصور حركة مجتمع  تثبّت  فيما  الكريم،  وجه  يومًا، ومضوا حيث  هنا  كانوا  أناس  وعن 

الحكايات،  ذاكرة  المحروسة  مصر  تاريخ  في  والمقهى  الناس.  وحياة  والفنون  والثقافة  الحوادث  عدة: 

وشاهدًا على متغيرات الدنيا، وملاذًا لبعضهم عبر رفقة قد تطول من الشباب حتى الرحيل. والمقهى في 

كل تجلياته يمثل بعضًا من تاريخ الوطن الوجداني. أندهش وأنا أقلب صفحات من زمن مضى، وأتأمل 

جوهر المكان، وصفحات روّاده، ودوره المتميز في تكوين ذاكرة الوطن السياسية والاجتماعية والثقافية، 

والاحتفاظ في أحيان كثيرة بمجريات الأمور ولو من كل عام يوم!!

سعيد الكفراوى   كاتب مصري

ليس بدافع 
البحث عن مأوى



143

لقد ظلت المقاهي في تاريخ مصر الاجتماعي أحد تجليات 

الكتابة،  لتجريب  وورشة  لثقافته،  وركنًا  الوطن،  أحوال 

والتعرف على الجديد، وتكوين الرأي، والمكان الأسمى لتبادل 

الحوار والأفكار، وممارسة لعبة السياسة، وأكثر الأماكن حرية 

في  القيم  لعلائق  تاريخه مختبرًا  بل ظلت طوال  للفضفضة، 

المجتمع. وظلت المقاهي جزءًا من سياق تاريخي واجتماعي 

حكاياتها  المدينة  يعطي  ما  دائمًا  كان  وثقافي  وسياسي 

وأساطيرها، ويغذي مشاعرها، ويفجر بداخلها السؤال.

العرب،  عليها، ولا على بعض عواصم  قاصرًا  ليس هذا 

مقهى  العالم.  عواصم  من  العديد  تشمل  العلاقة  ولكن 

»الفلور« في باريس تفجرت على كراسيه حركات أدبية وفنية، 

طاولاته  على  وجلس  الكثير،  السنين  حوادث  من  وشهد 

مالرو،  وأندريه  كامو،  وألبير  بفوار،  دي  وسيمون  سارتر، 

الفلسفية،  المذاهب  أهم  طاولاته  على  وأنجزت  وفوكو، 

وأفكار الحداثة، كما جلس زعماء؛ مثل: لينين، وتروتسكي، 

وسيزان، وبيكاسو، وفيكتور هوغو، وهيمنغواي، كل منهم له 

مقهاه الذي عشقه، وأنجز على كراسيه درة أعماله مستبدلين 

أثرت  كيف  وحداثية.  جديدة  ذائقة  والكتابة  الفن  بذائقة 

وذاكرته  نجيب محفوظ في وعيه  عليها  التي جلس  المقاهي 

الإبداعية ليكتب ما كتب حتى انتهى الأمر بأحدهم في شهادة 

لم  القاهرة  مدينة  في  مقهى  يوجد  لا  إنه  قال:  حيث  عنه، 

يجلس عليه نجيب محفوظ.

تاريخ حافل

ولمصر تاريخ حافل مع المقهى. يشهد عليها رفة النرد، 

وصوت أم كلثوم، والقعدة تحت تكعبية شجر في الظل الوارف 

تحت ليل رهيف. فمنذ عرفت مصر المقهى، في عام 1750م، 

منذ اكتشاف القهوة، حيث جمعت المسامرين والروّاد وفرق 

خيال الظل والشعراء الشعبيين وأهل السياسة، والمضروبين 

السيرة  الربابة  على  أنشدت  مكانه  مساحة  وفي  بالغرام، 

وحكايات  والعيّاق،  الشطار  وحكايات  والظاهرية،  الهلالية، 

من ألف ليلة وليلة، وفي بعض المقاهي غنت الجواري أعذب 

المقاهي  أقيمت  الشعر، وأجمل الأدوار، وفي موالد الأولياء 

حضرة  في  الريفية،  والمدن  العاصمة،  خلاء  في  عجل  على 

وعشاق  بالشفاعة،  والمضروبين  الطرق،  شيوخ  أسيادنا 

النبي، والمقهى دائرة من نور ومسامرة.



فضاءات

144

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مقاهٍ،  تميزت  مصر  تاريخ  وفي 

واشتهرت في بلاد الله، وحج إليها القاصي 

والداني، واحتلت في ذاكرة التاريخ مكانًا، 

خدمة،  من  قدمته  بما  الفضل  ولها 

وسياسية  ثقافية  أدوار  من  للمعارف 

وشكلت  منها،  طرفًا  عشت  واجتماعية، 

بعضًا من الذاكرة، بالطرائف والحوادث.

إبراهيم  ميدان  في  »متاتيا«  قهوة 

حديقة  تحيطها  القاهرة،  قلب  في  باشا، 

شيوخ،  الأفاضل:  من  بروّادها  الأزبكية 

بعثاتهم  من  عائدون  وأساتذة  وأفنديات، 

الثائر  يجلس  كان  الإفرنج، حيث  بلاد  في 

السيد جمال الدين الأفغاني يوزّع السعوط 

وحوله  بشماله،  الثورة  ويشعل  بيمينه، 

يجلس الأفاضل الشيخ محمد عبده، وسعد زغلول، وعبدالله 

النديم، ومحرر المرأة قاسم أمين، ولحق بهم الشابان العقاد 

سؤال  طارحين  الثورة،  في  متكلمين  وغيرهما،  والمازني 

الاجتهاد في الدين، وحركة الاستنارة والتمدن، وحق الإنسان 

في  يجري  بما  وعلاقته  السياسية،  والمشاركة  التعليم  في 

للثورة  جرى  ما  نتائج  ويناقشون  وعلوم،  معرفة  من  الدنيا 

العرابية، ممهدين الطريق لتبزغ شمس ثورة 1919م المصرية، 

تبنت  التي  الوثقى«  »العروة  الغراء  جريدتهم  يصدرون  فيما 

وفي  والاستقلال،  التغيير  في  عبده  ومحمد  الأفغاني  أفكار 

فيمتد  بالغناء  الحامولي  عبده  صوت  ينطق  الصفاء  لحظات 

الليل حتى آخره.

حيث  »الإنتركونتننتال«  شرفة  »متاتيا«  مقهى  من  قريبًا 

موسمها  تقديم  انتظار  في  الخديوية  »الأوبرا«  فرقة  تجلس 

وحـــــديــــقــــــة   كــــافــــيــــــه  يقع  وبالقرب  مسرحها.  على  الجديد 

وتلميذه  بك،  شوقي  الشعراء  أمير  يجلس  حيث  »جروبي« 

الجوار  وفي  الصاعد.  المطرب  عبدالوهاب،  محمد  الشاب 

ينفتح  أن  ينتظرون  المسرح  فناني  من  وروّاده  ركس  مقهى 

حجازي  سلامة  الشيخ  يبدأ  حتى  بالنور  الدين  عماد  شارع 

رشدي  وفاطمة  والريحاني  وهبي  ويوسف  أبيض  وجورج 

وأمينة رزق والأخوان رياض وأعضاء الفرقة القومية أعمالهم 

كل  من  بالأقليات  تزدحم  مقاهٍ  على  ينتظرون  المسرحية، 

تعيش  مدينة  في  واللهجات  اللغات  فتختلط  وملة،  جنس 

الثقافية وتلقى الأشعار،  الندوات  تمدنها وغناها حيث تعقد 

الدين تتجلى صورة شارع بيغال في فرنسا  وفي شارع عماد 

بأضوائه ومغانيه.

حوار حول القيمة

تعقد بالمقاهي ندوات الثقافة والأدب. بها تختلط تيارات 

فضاءات

التام  برامج الأحزاب، والشعار هو »الاستقلال  السياسة، مع 

طليعة  يمثل  بالجيزة  عبدالله  مقهى  كان  الزؤام«.  الموت  أو 

القط  عبدالقادر  رواده:  ويؤمه  الخمسينيات،  منذ  للكتابة 

والمحاور  المعداوي  أنور  الناقد  الذكر  وطيب  النقاش  ورجاء 

الساخر الذي لا ينسى محمود السعدني.

منه  وقريبًا  »ركس«  مقهى  يقع  المدينة  وسط  في 

محفوظ  نجيب  يجلس  وفيه  الشهير  حلمي«  »صفية  كازينو 

وشكري عياد وعبدالمحسن طه بدر وسليمان فياض والأديب 

القيمة، وحضور لمنجز  الغيطاني. حوار حول  الناشئ جمال 

الغائبين، والذاكرة معرفة بما قاله نيتشه: »نحن لا نتحرر إلا 

ما  خلال  من  شمسه  تطل  الرواية  وفن  الذاكرة«،  خلال  من 

قاله الأديب الشاب نجيب محفوظ: »بأنها الشكل الذي يمثل 

للخيال«.  القديم  وحنانه  بالحقائق  الحديث  الإنسان  شغف 

والقاهرة في حينها مدينة مزدهرة بتمدنها، واحتضانها لقضايا 

الفكر والمعرفة، مفتوحة الأبواب أمام المغضوب عليهم في 

والمشارقة،  المغاربة  ترى  مشوارك  طوال  وكنت  بلادهم، 

ورأيت  وأنا عرفت  يحتلون كراسي مقاهيها،  الأجناس  وأغرب 

»لابس«،  مقهى  في  البياتي  عبدالوهاب  العراقي  الشاعر 

والشاعر السوداني، شاعر إفريقيا محمد الفيتوري، والشاعر 

الشعر  يرتل  ريش«  مقهى  »على  بسيسو  معين  الفلسطيني 

من  ردحًا  عشت  والفنانين.  الشعراء  من  جيله  أفراد  وسط 

زمان أجوب مقاهي المثقفين، وأبحث عنهم، بحثًا عن الألفة 

وكان  وسمّاره،  الأدب  مدارس  على  والتعرف  والمسامرة، 

مقهى »إيزافيتش« حيث تعرفت على الأبنودي وسيد حجاب 

وخليل كلفت وغيرهم، حتى ألقاني البحث إلى مقهى »ريش«.

جمال  الروائي  1966م  عام  في  مرة  أول  إليه  صحبني 

الغيطاني، وهناك التقيت أفراد هذا الجيل: عبدالحكيم قاسم 

وأمل دنقل ومحمد عفيفي مطر ويحيى الطاهر عبدالله وعمنا 

التقيتهم في  أمام هؤلاء.  الأبواب  فتح  الجمل من  عبدالفتاح 

نجيب محفوظ في أحد المقاهي بالقاهرة



145

ليس بدافع البحث عن مأوى

هو  والمقهى  المقهى.  على  محفوظ  نجيب  يقيمها  كان  ندوة 

ميدان طلعت  في  1908م  عام  في  أنشئ  العتيد.  »ريش«  مقهى 

حرب، منتصف المدينة، أسسه رجل نمساوي من الأقليات التي 

لمصري  باعه  الذي  ليوناني،  باعه  ثم  مصر،  بها  تزدحم  كانت 

صورته  للمقهى  يكن  لم  خليل.  أفندي  عبدالملاك  هو  طيب 

الحالية، وكانت تحيط به حديقة تطل على الميدان، وكانت به 

عليه،  يجلسون  كانوا   19 ثورة  ثوار  أن  كما  أوركسترالية،  فرقة 

العقال  مرتدية  كلثوم«  »أم  الصغيرة  حديقته  في  غنت  لقد 

والغترة، وأنشدت في ذلك الوقت مدائحها الدينية وقصائدها 

الشعرية.

من  عليه  جلس  من  لخيال  تجسيدًا  المقهى  هذا  كان 

الفنون  مدارس  من  كثير  طاولاته  على  وتكونت  الفنانين، 

وجورج  يونان  رمسيس  عبر  المصرية  السوريالية  والأدب، 

حنين، وكان المكان المختار لكتاب روز اليوسف، فزاره صلاح 

صلاح  والشاعران  زهيري  وكامل  البهجوري  وجورج  جاهين 

عبدالصبور وحجازي وغيرهما.

شاهد على زمن مضى

والكتاب  الفنانين  من  بصوره  العتيد،  »ريش«  مقهى 

زمن  على  شاهدًا  كان  أنه  يؤكد  جدرانه  على  المعلقة  وأشيائه 

الليبرالية  بها  مرت  مرحلة  على  وعلامة  الغنى،  باذخ  ماض 

على  وقعت  تنسى  لا  حوادث  المقهى  هذا  شهد  المصرية. 

عنها  قال  التي  واختلافاتهم  الشباب  معارك  وأركانه  طاولاته 

على طاولات المقهى كتبت البيانات 

والاحتجاجات ضد تجاوزات السلطة. وسارت 

مسيرة الاحتجاج في شوارع وسط البلد في 

زمن كان قانون الطوارئ يمنع أية مسيرات

يومًا نجيب محفوظ: »كانوا يتعاركون ويتصايحون ثم في اليوم 

هذا  طاولات  وعلى  أذرعتهم«.  يتأبطون  قادمين  تراهم  التالي 

السلطة،  تجاوزات  ضد  والاحتجاجات  البيانات  كتبت  المقهى 

منها ما أطلقنا عليه بيان توفيق الحكيم ضد السادات في أول 

حكمه. ومنه خرجت أول مسيرة يقودها يوسف إدريس حينما 

اغتالت إسرائيل غسان كنفاني، الكاتب والمناضل الفلسطيني، 

كان  زمن  البلد في  الاحتجاج في شوارع وسط  وسارت مسيرة 

لمقاومة  بؤرة  المكان  كان  مسيرات.  أي  يمنع  الطوارئ  قانون 

الإسلام  نجم  وصعود  العدو،  مع  والتطبيع  الانفتاح  سياسة 

فيما  الإرهاب  لممارسة  أمرها  انتهى  التي  وجماعاته  السياسي 

بعد.

أستعيد تاريخ المكان، زمنه وأيامه، بعد أن تغيرت الدنيا 

واختلف الزمان، وغابت رفقة الحلم: أمل دنقل ونجيب سرور 

المقهى  وعاد  وغيرهم،  أصلان  وإبراهيم  مطر  عفيفي  ومحمد 

روّاده، ورحل من صنعوا  آخر هجره  لكنه مقهى  بعد صياغته 

بهجته وتاريخه في الثقافة المصرية ومثلوا زمنًا ربما لن يعود!!



146

فضاءات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

بين كتابة المفكرات )Autograph( والصورة: 

من تحفيز الذاكرة 
إلى تفعيل التواصل الإنساني 

146

فضاءات

ربيع ردمان   باحث يمني 

تعدّ الكتابة في »المفكرات الشخصية« )Autograph( أو ما يُعرف بالتوقيع، من الممارسات 

الأولى  بالدرجة  الكتابة  النوع من  ويتداول هذا  التحفيز،  بوظيفة  فيها  الكتابة  تنهض  التي  الحديثة 

في المعاهد والجامعات بين زملاء الدراسة، وبين هؤلاء وأساتذتهم، كما يتداول بدرجة أقل في 

الوسط الثقافي. وغالبًا ما تكون العلاقة المتولدة بين طرفي الكتابة ناتجة عن لقاء وصحبةٍ قصيرة، 

نهايتها  تلوح  لسنوات، فهي صحبة مؤقتة  وربما  تمتد لأشهر  وقد  تقتصر على مدة محدودة،  قد 

لحظة ابتدائها، ومن هنا يكون اللجوء إلى الكتابة ضروريًّا لديمومة تلك الصحبة، عبر تأسيس حافزٍ 

خارجي يسند الذاكرة الإنسانية، ويحفزها إلى مواجهة 

كرّ السنين، ومغالبة آفة النسيان. 

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



147

من تحفيز الذاكرة إلى تفعيل التواصل الإنساني 

للكتابة منذ قرون طويلة هي نقل  السائدة  الوظيفة  أن  وبما 

في  الكتابة  فإن  البشر،  بين  التواصل  وتسهيل  والمعارف  الأفكار 

المفكرات قد تمثل انزياحًا عن هذه الوظيفة؛ وذلك لأنها لا تعنى 

بنقل المعرفة والأفكار بقدر ما تعنى بتحفيز التواصل. وحتى هذا 

الأخير الذي تعنى بتحفيزه قد يبدو للمتأمل تواصًال من نوع آخر؛ 

فالتواصل يكون عادة بين ذاتٍ وأخرى، أما ما يقع في حالة »المفكرات 

فالتواصل  فحسب،  وماضيها  رة  المتذكِّ الذات  فبين  الشخصية« 

الناتج عن قراءة المفكرات إنما هو تواصل ينوس بين ماضي الذات 

الموصولة  وتداعياته  بملابساته  حاضرها  وبين  وعلاقاته،  بوقائعه 

بالماضي، ويتمُّ هذا التواصل عبر القراءة التي تنسج خيوطه.

 وما يلفت النظر تجاه هذا النوع من الكتابة، هو ما يحظى 

به من حضور نسبي في عصرٍ شهد اختراع كثير من الأدوات التي 

يمكن عدّها بديًال أو معادًال للكتابة، كالصورة بنوعيها الفوتوغرافي 

في  فاعلية  الوسائل  أبرز  من  المتحركة  فالصور   . مثًال والمتحرك 

الملامح  تجسيد  على  العالية  بقدرتها  وتتميز  ر،  والتذكُّ الحفظ 

الدوام.  على  تذكرهم  ونود  رهم  نقدِّ الذين  للأشخاص  الفيزيقية 

وبرغم وعي كثيرين بما تنطوي عليه الصورة من قدرة وفاعلية في 

التسجيل والحفظ، فإن التوسل بالكتابة لا يزال يحظى باهتمام 

ملحوظ يتجاوز أحيانًا كثافة حضور الصورة، وهذا ما يدفع بدوره 

فلماذا  الكتابة،  من حضور  تعزّز  التي  العوامل  عن  التساؤل  إلى 

يلجأ بعض –مع احتفاظه بالصور– إلى دعوة الآخرين للتوقيع في 

مفكراتهم الخاصة؟ وهل ثمة ما يميز الكلمة »الكتابة« ويمنحها 

مثل هذه المكانة؟ 

انتهاك الصورة للخصوصيات

أصبح للصورة حضور طاغٍ، وهيمنة تسمح لها بصياغة كثير 

السلوك،  وأنواع  الحياة  بنمط  الخاصة  والأفكار  التصورات  من 

الصورة  فتنتهك  العالم،  سكان  من  واسعٍ  قطاعٍ  على  وتعميمها 

أدق  إلى  تأثيرها  في  وتصل  والاجتماعية،  الثقافية  الخصوصيات 

ما  إلى  وهيمنتها  الصورة  حضور  ويرتد  المعاصرة.  الحياة  مفاصل 

تمتلكه من قدرة وحرفية في النقل والتعبير، وإلى أثرها البالغ في 

عمليتي التوصيل والتأثير. والحق أن هذه الخصائص ليست حكرًا 

على الصورة فقط، فالكتابة تنطوي أيضًا على مثل هذه الخصائص، 

غير أن الصورة تفوق الكتابة من حيث الشمول والدقة في نسخ أدق 

التفصيلات المادية الخاصة بالموقف الذي تقوم برصده وتسجيله، 

على  والقدرة  للمعلومات،  الاستيعابية  طاقتها  في  تفوقها  كما 

نقلها، بالإضافة إلى تأثيرها الطاغي في عقول المشاهدين/المتلقين. 

وهذا التوصيف لفاعلية الصورة وإن كان ينطبق – بشكل عام – على 

الصورة بنوعيها الفوتوغرافي والمتحرك، إلا أن ثمة ما يحمل على 

الاعتقاد أنه لا ينطبق على الصورة في حالة الصور الشخصية التي 

الصورة  إن خصائص  للذكرى بشكلٍ خاص.  بها  يجري الاحتفاظ 

المذكورة آنفًا قد لا تشكل عنصرًا إيجابيًّا دافعًا لعمليات التذكر في 

الصور الشخصية التي يكون القصد منها صون الذكريات، والرغبة 

في تعزيز حضورها في ذاكرة البشر. 

الكتابة من  الفوتوغرافية عن  الصور  يمكن ملاحظة اختلاف 

عليه  تنطوي  فيما  للذكرى،  بهما  يحتفظ  أداتين  كونهما  زاوية 

الصورة من طبيعة خاصة تتمثل في سعيها لمقاربة الأصل »ما تقع 

ومحاولة  وأشياء«،  وشخصيات  أمكنة  من  الكاميرا  عدسة  عليه 

فالصورة  الذات.  تاريخ  من  كجزء  به  للاحتفاظ  وتقييده  نسخه 

محلّه  حَلّتْ  لكونها  الأصل،  عن  بديًال  بوصفها  هنا  نفسها  تقدّم 

عند نسخِه، فالأصل يتغير، وقد تتسرب ملامحه وتختفي بعد أن 

تقع عليه عدسة الكاميرا، وبذلك تغدو الصورة بديًال عنه. وبرغم 

مخايلة الصورة وإيهامها بأنها تنوب عن الأصل، فإن نقاط التوافق 

الذي  الأصل  لكون  وذلك  تماثلهما؛  بالضرورة  تعني  لا  بينهما 

بين  والترابط  الامتداد  تقوم على  زمنية  بنية  الصورة محلّه  حلت 

مكوناتها ولحظاتها، فضًال عن التغير الذي يطرأ على المكان ويلحق 

بالإنسان والأشياء. في حين أن الصورة أو اللقطات الفوتوغرافية 

نسخًا  كونها  تعدو  لا  ما،  موقفٍ  أو  بعينها  بمناسبةٍ  الخاصة 

لمجموعة من اللحظات تتباعد زمنيًّا، وقد تفتقر إلى الترابط فيما 

إليها فيما بعد – أن  المرء – حين يعود  بينها، حيث يصعب على 

يملأ الفجوات الموجودة بين كل صورةٍ وأخرى، إذا ما أراد ترميم 

الموقف في ذهنه واستعادة تفصيلاته في إطار واحد. فالصورة منها 

لا تمثل في الواقع سوى لحظةٍ واحدة تتسم بالسكونية والجمود 

والآلية، يتمّ اجتزاؤها من تيار زمني سيّال يمور بالثراء والحركة 

بكونها  الفوتوغرافية  الصورة  خايلت  فمهما  ولذلك  المتواصلة، 

بديًال عن الأصل أو كالأصل؛ فالمؤكد أنها تختلف عن هذا الأخير 

في امتداده وسيولته وثراء حركته.

في  ودقة  شمولية  من  الصورة  به  تتسم  بما  يتصل  وفيما 

إلا على  السمات لا تسري  فإن هذه  لموضوعاتها،  والنقل  الرصد 

أن  صحيح  الكاميرا.  عدسة  على  تنعكس  التي  المادية  الأشياء 

وتعابيرها،  بملامحها  تحتفظ  الفوتوغرافية  الصورة  في  الوجوه 

ما يميز قراءة المفكرات الشخصية 
أنها تعيد سبر أغوار العلاقة التي 
تربط القارئ بصاحب النص، وبهذه 

الإحالة الدائمة على صاحب التوقيع 
فإن المكتوب يكتسب نوعًا من الحيوية 

المتجددة، في حين أن الصورة 
الفوتوغرافية لا تَنْطِق بغير الجسد 

الثابت في لحظةٍ سكونية



148

فضاءات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

لكن  والفرح،  كالحزن  مختلفة  مشاعر  من  يكتنفها  قد  وبما 

والروابط  الجوانب  من  كثير  نقل  إلى  تفتقر  ذلك  مع  الصورة 

في  تداعيها  أو  استعادتها  الممكن  غير  ومن  للموقف،  المصاحبة 

لحظات التذكر؛ وهو ما يَسِم لحظات التذكر بالحَرْفية والآلية، 

نهاية  في  فالصورة  وثرائها،  الاستعادة  لحظة  من حيوية  ويقلل 

الأمر لا تستطيع أن تمنح المتلقي أكثر مما نسخته عن الأصل.

التقليل من مقدرة المخيلة 

على  الاعتماد  إن  القول:  يمكن  تقدّم،  ما  على  وتأسيسًا 

زٍ للذاكرة وكأداةٍ للتذكر – يُقَلِّلُ من مقدرةِ المخَُيِّلة  الصورة – كمُحَفِّ

عوالمه  في  النظر  وإعادةِ  وتأمله،  الماضي  استعادة  في  وفاعليتِها 

عميق  وتأثير  ذات سطوة  الصورة  أن  لا شك  أشخاصه.  ومواقف 

الصورة  في  غورًا  أبعد  التأثير  هذا  ويكون  المشاهدين،  عقول  في 

أو  فرصة  له  تترك  ولا  المشاهِد  إغواء  على  تعمل  فهي  المتحركة، 

مساحة للتأمل فيما يُعرَض، والمقابلة بين ما تعرضه الشاشة وما 

تختزنه ذاكرته من أحداث ومواقف. فتتابع الصور المتحركة يحول 

دون ممارسة الخبرة الذاتية للمُشَاهِد في تأمل محتويات الشريط 

ر، وبخاصة حين يكون تسجيًال لمناسباتنا الخاصة، فالمشاهد  المصوَّ

بالذاكرة،  م  المتدعِّ التي يعرضها ليست غريبةً على وعينا  والصور 

فالتر  ويوضح  وتاريخها.  الذاكرة  نسيج  من  جزءًا  تشكل  بل 

وكيف  المشاهد،  عقل  في  أثر  من  الصور  تتابع  يحدثه  ما  بنيامين 

يستبد التتابع بوعيه، ويعمل على إلغاء انطباعاته الخاصة: »فما 

يتغير إلى مشهدٍ  المشاهد عند مشهد معين حتى  تتوقف عينا  إن 

تالٍ لا سبيل إلى اللحاق به )...( فعملية تداعي أفكار المشُاهد أمام 

هذه الصور يقطعها التغيير المفاجئ والمستمر على الشاشة«. وبهذا 

التغييرات  لأن  سلبية؛  المشُاهد  جانب  من  التلقي  عملية  تغدو 

يشاهده،  ما  ويتأمل  ليفكر  فرصة  تمنحه  لا  للمَشَاهد  المتلاحقة 

وحسب جورج ديهاميل، فالصورة تنوب وتحل محل أفكاره. 

في  فتأثيرها  الفوتوغرافية،  الصور  في  كثيًرا  الأمر  يختلف  ولا 

المخَُيِّلة لا يجعل من عملية التذكر أمرًا صعبًا فحسب، بل إن وجود 

تترك  لا  الصورة  لأنّ  المخيلة؛  عمل  ل  يعطِّ قد  ذاته  بحد  الصورة 

الماضي، وتواصلها  استعادتها ذكريات  للمخيلة في عمليات  مجاًال 

ر  المتَُذَكَّ الشخص  ملامح  جميع  تحمل  ما  صورة  وجود  إن  معها. 

وتفصيلات المكان، يقف حائًال دون استحضار التفصيلات الصغيرة 

وما يرتبط بها من تداعيات، وغالبًا ما يحول دون إعادة تشكيلها 

ومخايلتها  الصورة  وجود  أن  يبدو  هنا،  ومن  المخيلة.  جانب  من 

للأصل يقيد عملية التذكر، ويجهد الذاكرة، ويغدو حضور الماضي 

يمنحها  ولا  النفسَ،  بالماضي  الاتصالُ  يشفي  فلا  باهتًا،  الوعي  في 

الراحةَ والحبور اللذين تشعر بهما مع الكتابة/ القراءة. وحين تَجْري 

التذكر بهذه الطريقة فلا تؤدي إلى إنعاشِ الذاكرة وتجدد  عمليةُ 

محتوياتها، ولا تسهم في إثراء التجربة الشخصية. 

تداعي الأفكار والذكريات

في مقابل ذلك، تنفرد الكتابة بعدد من الخصائص التي تُميّزُها 

من الصورة، وتأتي في مقدمتها مرونة الكتابة بمفهومها العام، وقدرة 

تشكّل  التي  والذكريات  الأفكار  تداعي  عمليات  إثارة  على  المكتوب 

ماضيها.  مع  القارئة  الذات  تواصل  عند  والغياب  الحضور  جدلية 

وتفعيل  المكتوب،  قراءة  أثناء  في  والغياب  الحضور  جدلية  وتبرز 

حضور  القراءة  عملية  ابتداء  عند  الحال  وتكون  التلقي،  عملية 

النص المكتوب وغياب صاحبه. ومع أن النص الكتابي يشكل دائمًا 

غيابًا لكاتبه أو لمنتجه، كما يرى جاك دريدا، غير أن الأمر قد يختلف 

في حالة الكتابة في المفكرات الشخصية، نظرًا للعلاقة الوثيقة التي 

تربط  التي  العلاقة  أغوار  تعيد سبر  أنها  القراءة في مجالات عديدة ومختلفة  الشخصية من  المفكرات  قراءة  يميز  ما 

القارئ بصاحب النص، وبهذه الإحالة الدائمة على صاحب التوقيع فإن المكتوب يكتسب نوعًا من الحيوية المتجددة، وتكمن 

أن  الذاكرة، في حين  وتعزيز حضورها في  العلاقة  ترميم بعض جوانب هذه  الدائمة على  الكلمة  الحيوية في مقدرة  هذه 

الصورة الفوتوغرافية –التي لا تشير إلى الغائب فحسب بل تخايل أنها تحل محله– لا تَنْطِق بغير الجسد الثابت في لحظةٍ 

سكونية، فهي لا تَمتلك مقدرةَ النّص الكتابي في تحويلِ الغياب إلى حضور أو العكس. وهنا قد يعترض بعض المختصين 

بالقول: إن الكتابة لا تختلف كثيًرا عن الصور الفوتوغرافية، فهي عند تعيين مظاهر وجودها لا تعدو كونها رسومًا وعلامات 

خرساء ساكنة. وهو اعتراض صحيح في ظاهره، فالكتابة من حيث وجودها المتعين ليست سوى مجموعة من العلامات، 

بيد أن ما يميز الكتابة لا يكمن في وجودها من حيث هي أشكال وعلامات، إنما فيما تنطوي عليه من إمكانية الاستجابة 

والإحالة إلى الأفكار والتصورات. وتظل هذه الإمكانية كامنة في أشكالها وعلاماتها إلى أن يأتي القارئ/ المتلقي الذي ينطقها 

أغوار العلاقة بين القارئ وصاحب النص



149

من تحفيز الذاكرة إلى تفعيل التواصل الإنساني 

تربط الكاتب بالقارئ؛ فالنص المكتوب يتمحور في الغالب حول هذه 

العلاقة أو يعبر عنها. وفي هذه الحالة، فالحديث عن القارئ ليس 

على إطلاقه، بل عن قارئ له وضعه الخاص، فهو يعرف صاحب 

النص ومحتواه جيدًا. وحين يشرعُ القارئ في قراءةِ النص فإن حضور 

النص الكتابي يتحول إلى غياب، وتُفارق الشخصيةُ المنتجة للنص 

القارئة. ويَتَبدّى  منطقةَ الغياب، وتكتسب حضورًا في وعي الذات 

الذات  التي تنشأ وتتراسل بين  الحوارات الصامتة  هذا الحضور في 

القارئة وشخصية منتج النص المتخيلة التي تُخلَق عبر انقسام الذات 

القارئة على نفسها، فالحوار يبرز على سطح النص بمجرد قراءةِ أولى 

كلماته، فيتتابع الحوار ويتفاعل بتواصل القراءة.

وهذا التواصل الذي ينشأ بين وعي الذات القارئة وماضيها 

المشتبك مع كاتب النص إنما يقوم على أساس ما تنطوي عليه 

تمنح  فالكتابة  والتوصيل،  الكشف  في  إمكانيات  من  الكتابة 

المخيلة مساحة واسعة من الحرية والحركة، فتقوم المخيلة في 

والتذكر.  الاستعادة  إطار  في  العمليات  من  بعدد  القراءة  أثناء 

تستعيد  لا  الماضي  تتذكّر  وهي  القارئة،  الذات  أن  يعني  وهذا 

إنما تعيد صوغه عند كل  تفصيلاته كما حدثت بشكلٍ حرفي، 

قراءة، فتقوم بإعادة تشكيل ذكرياتها وعلاقتها بصاحب النص 

بما تنطوي عليه هذه العلاقة من شخصيات ومواقف وأحداث، 

تلك  على  مثالية  مسحة  إضفاء  إلى  المخيلة  تعمد  ما  وغالبًا 

بالأشخاص  صلتنا  في  الواقع  في  يحدث  ما  تتجاوز  الذكريات، 

عندما  بالارتباك  أحيانًا  نشعر  قد  هنا،  ومن  معهم.  ومواقفنا 

انقطاع،  أو  غيابٍ  مدة  بعد  عمليًّا  بالأشخاص  الاتصال  نعاود 

عملياتها  في  المخيلة  إسراف  مدى  نكتشف  حين  كثيًرا  ونتفاجأ 

التشكيلية. لكن هذا الفعل الخلاق الذي تقوم به المخيلة في أثناء 

عمليات القراءة لا يعود إلى طبيعة المخيلة، بقدر ما يعود إلى 

قدرة المثير الهائلة والمتمثلة في الكتابة/القراءة، وما يمنحه النصُّ 

الكتابي مخيلةَ القارئ سوف يظل علامة فارقة تميز الكتابة مما 

فضل،  صلاح  الناقد  يذكر  وكما  التواصل،  أدوات  من  سواها 

فالجانب الأهم فيما يتصل بخصوصية النص الكتابي لا يتمثل 

ذكرياته  استدعاء  من  الخيال  نافذة  عبر  للقارئ  يتيحه  فيما 

دومًا تشكيل  يعيد  أن  نه من  يُمَكِّ أنه  إنما في  تشكيلها،  وإعادة 

وجدانه الإنساني وذكرياته على نحو يتجدد عند كل قراءة.

ويبث فيها الحياة، فتبرز وتتخلق عبر تفاعلها معه، فالنص –حسب توصيف السيميائي الإيطالي أمبرتو إيكو– آلةٌ كسولة 

تتوسل إلى القارئ بأن يقوم بجزء من مهامها، فالنص يكتفي بالإيحاء والتلميح، والباقي يأتي به القارئ الذي يقوم بملء 

الفضاءات البيضاء للنص.

وهكذا يتضح لنا أن حيويّة النص الكتابي تتأسسُ على طبيعته الرمزية في الكشف عن الحياة، ومقدرته على استعادة 

علاقتنا  نتذكر  إننا حين  ر.  التذكُّ عملية  ممارسة  مع  كبير  حدّ  إلى  تتلاءم  حيويةٌ  وهي  الإنساني،  وعينا  إلى  بعض جوانبها 

بشخص ما، فنحن لا نطمح منها إلى استحضار جسد الغائب، إنما نطمح لاستعادة روحه التي كان الجسدُ بمنزلة الدال 

الذي يشير إليها. ويوضح هذا الأمر حديثنا عن الشخص الغائب، فنادرًا ما نتطرقُ إلى خصائص الجسد المادية، فالحديث 

ا كانت التجارب الحياتية المعيشة عنصرًا لا غنى عنه في  في الغالب يدور حول المواقف والخصائص الروحية والمعنوية. ولَـمَّ

إثراء مسيرة حياةِ كلٍّ منا، فمن الطبيعي أن نسعى إلى تأسيس حافزٍ يُوثِّق تواصلَنا بتلك الحياة، وأن نبحث عن أداةٍ حية، 

ننا من استرجاع بعض تفصيلاتها التي مررنا بها ذاتَ يومٍ، وتشابكتْ علاقتنا بها، والكتابة  تتراسل مع تلك الحياة، وتُمَكِّ

، تتمثَّل حياتُه فيما تنطوي عليه علاماته من قدرة على  – كما رأينا – أكثُر الأدواتِ قدرةً وفاعليةً، والنص الكتابي كائنٌ حيٌّ

الإحالة إلى الأفكار والتصورات، فتلك هي روحه التي تَبثُّ الحياة فيه فتجعله حيًّا ينبعث ويتجدد عند كل قراءة.



150

فضاءات

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الهايكو هو نوع من الشعر اكتشفه اليابانيون، وازدهر بفضل 

ماتسو باشو )1644-1694م( وهو شاعر ياباني، ومعلم شعر الهايكو 

موجزة  ألفاظ  الهايكو، من خلال  يحاول شاعر  منازع.  بلا  الأكبر 

شفافة بعيدة من السرد التعبير عن مشاعر جياشة أو أحاسيس 

ومن  للأحداث.  الشخصي  والتحليل  الحكمة  من  بعيدًا  عميقة 

وحالات  تفاصيل  تحكي  الهايكو  قصائد  أشهر  أن  بالذكر  الجدير 

المألوفة جديدة تمامًا  يومية لكن من زاوية جديدة تجعل الحالة 

لا  الذي  المشهد  التقاط  اللحظة..  قصيدة  الهايكو  المتلقي.  على 

الدهشة  تصيبهم  نصك  يقرؤون  وعندما  العابرون..  إليه  ينتبه 

ويقولون: »يا الله كيف لم ننتبه لهذا؟!«.. الهايكو أشبه بالتوقيعة 

! والإبيجراما.. تجد فيه كل شيء، لكنك تجد فيه روحك أوًال

في سنة 1949م، مع نشر المجلد الأول من كتاب ريغنالد هوراس 

بليث )1898-1964م( »الهايكو«، دخل الهايكو بقوة إلى الغرب. كان 

نْ والهايكو  ذلك المجلد فاتحة جديدة ضمن سلسلة أعماله عن الزِّ

تجربة الهايكو في الأحواز

الأحواز بلد عربي لن تجده على الخارطة العربية، أخباره مكتومة، الكتب والجرائد والمجلات 

لا يسمح بها، ولهذا كان الأدب الفصيح الحديث فيما سبق شبه معدوم، وكانت القوالب الشعبية 

هي الرائجة والمتداولة، جاءت الشبكة العنكبوتية وفتحت الأبواب على مصراعيها، فتعرَّف الأديب 

كالقصة  أدبية جديدة  أنماط  على  التطور  بفضل هذا  واطلع  المختلفة،  الشعوب  تجربة  الأحوازي 

ا والهايكو وغيرهما من الأنماط الحديثة، وأخذ يزاولها ويتدرب عليها. القصيرة جدًّ

كاتب أحوازي سالم الكعبي	

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

150

فضاءات

والآسيوي. على  الياباني  الأدب  أخرى من  والسنريو، وعن صنوف 

يتوقع ظهور هايكو أصيل في لغات أخرى  بليث لم  الرغم من أن 

غير اليابانية عندما باشر الكتابة في الموضوع، وعلى الرغم من أنه لم 

يؤسس لأي مدرسة في الشعر، فقد حفزت أعماله كتابة الهايكو 

بالإنجليزي. ففي آخر المجلد الثاني من كتابه »تاريخ الهايكو«، لحظ 

أحد...  يتوقعه  لم  تطور  هو  الهايكو  تاريخ  في  التطورات  »آخر  أن 

كتابة الهايكو خارج اليابان، وليس باللسان الياباني«. 

نصوص  ترجمة  طريق  عن  العربية  اللغة  إلى  الهايكو  وصل 

عبر لغات وسيطة كالإنجليزية حتى نهاية التسعينيات، ثم بدأت 

تظهر ترجمات عن اللغة اليابانية. رغم أن كثيًرا من النقاد العرب 

لا يعترف بالهايكو العربي كمدرسة شعرية مستقلة، بل فرع من 

شعر النثر، إلا أن عدد شعراء الهايكو ونواديهم في ازدياد مستمر. 

أسماء  تبنَّته  أن  بعد  ة،  بقوَّ مكانته  يأخذ  بات  العربي  والهايكو 

من  أو  الاجتماعي  التواصل  صفحات  على  سطعت  لامعة  عربيَّة 

خلال الصحف والمجلات العربيَّة.

اختلاف الهايكو الأحوازي عن العربي 

ربيع الهايكو في الشعر العربي قد انتشر طوًال وعرضًا من 

الهايكوي  الربيع  مِن هذا  الأحواز  الخليج، وشعراء  إلى  المحيط 

العربي الذي ينمو ويترعرع ويزدهر يومًا بعد يوم وهايكو بعد 

البلدان العربية قد تنفسوا  هايكو. وإذا كان شعراء الهايكو في 

الهايكو  شعراء  فإن  العربية  اللغة  خلال  من  الهايكو  هواء 

العذبة  الهايكو  نسمات  تنشقوا  قد  الأحوازيين 

إذ  فقط؛  واحدة  نافذة  وليس  نافذتين  خلال  من 

العربي،  والهايكو  الفارسي  الهايكو  على  اطلعـوا  إنهم 

عن  قليًال  مختلفة  مجموعة  منهم  يجعل  بدوره  وهذا 

العربي.  الوطن  في  الهايكو  يكتبون  الذين  العرب  الشعراء 



151

ومن محاسن هذه المجموعة من الشعراء الذين يكتبون الهايكو في 

الأحواز قدرتهم جميعًا على كتابة هايكو صحيح من حيث البنية 

من  المتكونة  القصيرة  القصيدة  وبين  بينه  يخلطون  فلا  والشكل، 

ثلاثة أسطر، بينما نجد أن هناك كثيًرا من الذين يكتبون بالعربية 

لا يعرف بالضبط كيف يميزون بين قصيدة قصيرة من ثلاثة أسطر 

وبين الهايكو.

ا مادته من بيئته كما هي في  يكتب الهايكو في الأحواز مستمدًّ

الحاضر، وقد أخذ شعراء الأحواز بحساباتهم عند كتابة الهايكو 

الهور،  في  الشبوط  ولبطة  والساقية  النخلة  أحوازي،   - العربي 

الهايكو  فإن  آخره.  إلى  الضفادع  ونقيق  البحر،  الهامور في  وقفزة 

الأحوازي هو ذلك الهايكو الذي يعكس خصوصية الأحواز كمكان 

الخصوصية  أهـملَ  إذا  الهايكو  لأن  وفولكلور؛  وأناس  وحياة 

المحليّة، سيصبح هايكو لا نستطيع تحديد هويته لأن كثيرين من 

أخذنا  فلو  شائع.  هايكو  إذًا  فهو  يكتبونه،  العالم  أنحاء  مختلف 

هذا الهايكو لعلي مطوريان من محمرة الأحواز:

شمس المغيب...

سيقان فتيات حقل الأرز

أكثر سمنة

يمكن  لا  الكويت  من  عربي  شاعر  كتبه  لو  مثًال  الهايكو  هذا 

يعكس  الهايكو  هذا  فإن  الأرز،  فيها  يزرع  لا  الكويت  قبوله؛ لأن 

أن  القارئ  يشعر  سوف  الكويتي  كتبه  ولو  أحوازية،  خصوصية 

الشاعر كتبه ليس بعد تجربة عاشها بل كشيء فكّر فيه وتخيّله.

وفي الهايكو التالي استند توفيق النصاري في شعره إلى المزاوجة 

المبدعة بين المتضادات، أي العاقل في اللاعاقل بطریقة فنية تؤدي 

إلی توهج وتألق الهایکو. 

القَصَب …

يَكْبرن بصمتٍ

فَتَياتُ القَبِيلة!

یتکون هذا الهایکو من صورتین؛ الأولی: )القصب(، والثانیة: 

بثلاث  الصورتان  فُصلت  وقد  القبیلة(،  فتیات  بصمت  )یکبرن 

نقاط، وعلی القارئ أن یکتشف العلاقة التي تربط الصورة الأولی 

بالثانیة. نحن في هذا المقطع أمام مشهدٍ حي یتداخل فیه العنصران 

الموجزة  بألفاظه  لنا  الشاعر  ویرسم  القبیلة«  و»فتیات  »القصب« 

والبعیدة من السرد صورةً فوتوغرافیة في غایة الجمال. إنّ القبیلة 

إلی  بفتیاتها  أدّت  التي  وهي  المرأة  حیاة  في  مأساویًّا  دورًا  تلعبُ 

العزلة وأجبرتهن أن یملن إلی الاختفاء في الغرف القبلیة البلهاء، 

وأن یشعرن بالوحدة ویکبرن بصمت کما یکبر القصب في صمت 

ینبت  القصب  الناس.  شعور  من  وبعیدًا  عنایة،  دون  من  رهیب 

وینمو ویعیش بعیدًا من المجتمعات، یکبر ویطول ویجف ویذبل 

ولا أحد تقوده غریزته لفحصه إلی أن یصل إلیه قاتله ویقطعه من 

جذوره لیجمعه لصناعة شيء ما. 

الهايكو الأحوازي هو ذلك الهايكو 
الذي يعكس خصوصية الأحواز كمكان 

وحياة وناس وفولكلور

151

الهايكو واللحظوي

الشاعر الأحوازي عادل آل ناصر يقول: الهايكو يستمد قوته 

من الإحساس والمشاهدة المتمثلة في نظرة ثاقبة لحظوية يستخرج 

غاية  في  فوتوغرافية  وصورة  مميزة  لقطة  »الهايكست«  منها 

يشاهدها  لم  ربما  وزاوية دقيقة  بالتفاتة ذكية  ملتقطة  الجمال، 

غيره، فيخلق لنا تلك الصورة في ثلاثة أسطر تحتوي على مشهد 

رائع ومتكامل من دون عناء التركيز لقوة المفردة وضرورة اختيار 

الكلمات الصعبة أو المحنطة أحيانًا، ويقول الشاعر:

عش العصفور 

خلف النافذة...

أتنسم في الفناء

الهايكوات التالية لبدر نصاري من فلاحية الأحواز:

مكتبة قديمة،

بين المعجم والقرآن

نسيج عنكبوت

في الغروب

تودع ظلها

النخلة

غروب كارون،

سوداءَ تبدو

نوارس الشاطئ

في  الأحوازية  العربية  والثقافة  والبيئة  اللغة  تأثير  لاحظنا 

الهايكو، واستطعنا في الوقت ذاته أن نميّز بين الهايكو والأساليب 

الشعرية الحديثة الأخرى.

المصادر:
- صادقیان، سماهر أسد: الهايكو الأحوازي مرآة بيئته، توفيق نصاري نموذجًا، 

مجلة المداد- العدد التاسع 1 نوفمبر 2016م.

العدد  المداد-  مجلة  العالم،  في  قصيدة  أصغر  الهايكو  مصطفى:  جمال   -

السابع 1 سبتمبر 2016م.

- النصاري، توفيق: محاولة ابتدائية لتوضيح بنية الهايكو، مجلة المداد- العدد 

السادس 1 أغسطس 2016م.

- طالبيان، مسيح – مجله إنشاء ونويسندگي – أعداد 62، 39، 67

مسابقة كيغو غير مباشر لعام 2016م – نادي الهايكو العربي .

- هايكو شعر ژاپني از آغاز تا امروز – برگردان أحمد شاملو / ع پاشايي – چاپ 

چهارم بهار 1384، تهران.

- نوذري، سيروس – درباره ي هايكو – انتشارات نويد شيراز 1391.

ناهوكو تاواراتاني – هايكو – چاپ گلشن 1390.

- عقبي، حميد: قصيدة الهايكو آخر صيحة لشعرائنا العرب، موقع كَتَبَ 2014م.



152

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

بورتريه

152

مقال

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

تزفيتان تودوروف:
الذاكرة تكسب في نضالها ضد العدم

كان  وفكريًّا،  مهنيًّا  حياتي،  مسار  أن  أشعر  كنت  لطالما 

ر الأدبي  يتشابه مع مسار حياة تزفيتان تودوروف )1939- 2017م( المنُظِّ

البارع والمفكر الإنساني الكبير. كنت معجبًا به، بل مشدودًا إلى كل ما 

يكتب منذ أن قرأت له. والمفارقة أني تعرفت إلى تودوروف، أول مرة، 

من خلال كتابه »فتح أميركا: مسألة الآخر«، الذي نقله إلى العربية 

دار  عن  الترجمة  )صدرت  ومتمكنة  بديعة  بترجمة  السباعي  بشير 

سينا في عام 1992م(. كنت وقتها أدرس الأدب والنقد في كلية الآداب 

ونظريات  الأدبي  بالتحليل  الولع  أشد  ومولعًا  البحرين،  بجامعة 

أسلوبية وتفكيكية  بنيوية وشعرية وسيميوطيقا  الحديثة من  النقد 

ونظرية القراءة والتلقي وغيرها. 

لا أتذكر الآن حجم التأثير الذي تركه فّي هذا الكتاب، لكني حين 

الذي  وكتابه  بتودوروف  مأخوذًا  كنت  أراني  الأحداث  أسترجع مسار 

لما  تخصصي  دائرة  أوسّع  أن  قررت  أني  حد  إلى  اهتمامي  مجرى  غّري 

لحظة  قراءة  إلى  وتحديدًا  ونظرياته،  ونصوصه  الأدب  من  أبعد  هو 

الاشتباك بين ثقافتين: الأولى تحتلّ موقع الهيمنة بحيث تصّري الثانية 

شة. كان كتابي »تمثيلات الآخر: صور  مهيمَنًا عليها ومغلوبة ومهمَّ

الدكتوراه،  أطروحة  كان  الذي  الوسيط«  العربي  المتخيل  في  السود 

مشبوكًا بـ»فتح أميركا« ومسألة الآخر ولحظة الاشتباك بين حضارة 

جرى  آخرين  وبشر  أخرى  وثقافات  التوسع،  في  وآخذة  متقدمة 

اختزال وجودهم إلى وضعية أدنى من الإنسان، بل وضعية الشيء 

كموضوع )وليس ذاتًا( قابلة للاستعمار والاستعباد والبيع والشراء 

وحتى الإبادة.

أو  يصدره  جديد  كل  ألاحق  وأنا  بتودوروف  اللقاء  هذا  منذ 

مرة  كل  في  أني  إلا  وانعطافاتي،  مستقبلي  أقرأ  وكأني  يجريه  حوار 

قراءة  على  قدرته  تأسرك  كمفكر  بفرادته  أشعر  لتودوروف  أقرأ 

تتسع  كبيرة  وبروح  آخرها،  على  مفتوحة  بعيون  العصر  مجريات 

دائمًا. ولقد كان  فينا  وتنتصر للإنساني  البشر،  الاختلافات بين  لكل 

عالمنا العربي وثقافتنا وإسلامنا ومشكلاتنا ومعضلة علاقتنا بالغرب 

وربما  تودوروف.  بها  اهتم  التي  الأساسية  المشاغل  بين  من  والعالم 

هذا ما جعله حاضرًا بقوة في الثقافة العربية المعاصرة، ويشهد على 

ذلك عدد كُتبه التي تُرجمت إلى العربية.

بيت مزدحم بالكتب

بدأ تودوروف حياته وسط الكتب والمكتبة، ويحكي عن طفولته 

أنه وُلد في بيت مزدحم بالكتب، وكان وهو طفل يحبو وسط أكداس 

من الكتب التي كان والداه يقتنيانها، ويضعان باستمرار رفوفًا جديدة 

لاستيعابها. نشأ تودوروف في أحضان هذه الكتب؛ مما جعله شغوفًا 

بها، فما إن تعلَّم القراءة حتى راح يلتهم القصص الكلاسيكية مثل 

يَذكر  والبؤساء.  تويست،  وأوليفر  سوير،  وتوم  وليلة،  ليلة  ألف 

أنه، ذات مرة وهو في سن الثامنة، قرأ رواية كاملة من 223 صفحة 

هذا  معه  واستمر  »ركبة جده«.  مستلقٍ على  وهو  ونصف  في ساعة 

التلمذة في المدرسة الإعدادية والثانوية؛  الشغف بالكتب إلى مرحلة 

كلاسيكيين  كُتّابًا  لتشمل  فشيئًا  شيئًا  تتسع  قراءاته  أخذت  إذ 

ومعاصرين، بلغاريين وأجانب. لم يكن هذا النوع من الشغف المتصل 

حياته  في  بنفسه  مصيره  يقرر  صاحبه  ليترك  الكتب  وعالم  بالقراءة 

الشعر  يكتب  أن  أنه حاول  تودوروف  يذكر  الجامعي.  وفي تخصصه 

أحس  لكنه  رواية،  كتابة  في  شرع  بل  فصول،  ثلاثة  في  ومسرحية 

سريعًا أنه لم يولد ليكون شاعرًا أو مسرحيًّا أو روائيًّا، بل ناقدًا لكل 

تمامًا؛  صحيحًا  يكن  لم  الاستنتاج  هذا  وحتى  أدبيًّا،  ومُنظّرًا  ذلك 

العشرين، هذه  القرن  الثمانينيات من  تودوروف سيغادر، منذ  لأن 

الأرضية بعد أن يكتشف، مع اشتغاله على كتاب »فتح أميركا« أنه 

لم يولد ليكون مُنظّرًا أدبيًّا. لكن ذلك الاستنتاج كان صحيحًا بالنسبة 

بالدكتاتورية  محكوم  بلد  في  عمره  من  عشرة  السابعة  في  لطالب 

الشيوعية وجزء من الكتلة الشيوعية آنذاك. 

الاصطدام بأيديولوجيا الدولة

إليها  لجأ  بحيلة  البنيوية  بالشعرية  تودوروف  اهتمام  ابتدأ 

بأيديولوجيا  الاصطدام  تجنب  أجل  من  التخرج  بحث  في  مضطرًّا 

مدى  على  مساره  رسمت  قد  الحيلة  هذه  أن  إلا  المهيمِنة؛  الدولة 

نادر كاظم   ناقد وأكاديمي بحريني



153153

عقدين كاملين بقي خلالهما وفيًّا للتحليل البنيوي والشكلاني حتى 

بعد أن غادر بلغاريا بظروفها المشلّة والمحبطة ليحط رحاله في فرنسا، 

تجنبًا  الاحتيال  أجل  من  لا  بحُرّية  للكتابة  مهيأة  الظروف  كل  حيث 

لنظام قمعي. أنجز تودوروف بحثه حول التحليل اللغوي، ولكن فاته 

لتجنب  المسالك  أسهل  يكن  لم  عليه  الذي سار  المسلك  أن  يدرك  أن 

الرقابة وتحاشي المواجهة مع الأيديولوجيا المهيمنة فحسب، بل هو، 

السياسية والأخلاقية،  المسؤولية  للتنصّل من  الطرق  كذلك، أسهل 

وأسهل الطرق لاعتزال العالم وقضاياه وصراعاته.

أشرف  الذي  بارت  ورولان  جينيت  جيرار  وبمعية  فرنسا،  في   

الأدبي  التحليل  في  تودوروف  انغمس  للدكتوراه،  أطروحته  على 

تنبّه تودوروف إلى أن هذا  النصوصي والشكلاني والبنيوي. ثم لاحقًا 

التي  السردية  والتقنيات  والتركيب  الأسلوب  بتحليل  الكلي  الاهتمام 

كان منغمسًا فيها، قد انتهى إلى حبس الأدب والنقد معًا في »غيتو 

شكلاني« أدى إلى عزل الأدب ونقده عن الحياة والعالم، وتحويلهما 

إلى »ألعاب شكلانية« عاطلة وعدمية وبلا جدوى وبمنأى عما يسميه 

التي  والتجارب  والأحداث  للأفكار«  العريض  »السجال  تودوروف 

هذه  مدار  من  الإفلات  على  مصممًا  كان  ولهذا  حولنا.  من  تجري 

العزلة والاعتزال والحبس. كان كتاب »فتح أميركا« هو نقطة التحول 

الإنساني  المفكر  تودوروف  إلى  الأدبي  والمنُظّر  الناقد  تودوروف  من 

نصوص  إلى  -إضافة  اهتماماته  تترامى  الذي  الأفق  واسع  والتنويري 

والتخصصات  العلوم  من  واسعة  مساحة  على  ونظرياته–  الأدب 

والسياسة  الفلسفة  إلى  الأفكار  وتاريخ  التاريخ  من  والاتجاهات 

والأنثروبولوجيا والأخلاق.

مفكر عصري

وضعها  التي  المقدمة  تلك  في  باديةً  الانعطافة  هذه  كانت 

الأولى  كتبه في حقبته  والعربية لأهم  الإنجليزية  للترجمة  تودوروف 

وسط  موقعه  عن  يتساءل  كان  حيث  »الشعرية«،  كتاب  وهو 

الاهتمامات والاتجاهات الأدبية الكبرى؟ ليجيب بصرامة بأن »الكتاب 

باكتشاف  يتعلق  المتأخرة  إنتاجاتي  أعُطيه الأهمية أكبر من بين  الذي 

أميركا وغزوها«. والمعنى أن تودوروف كان، منذ عام 1982م أي العام 

ويلقي  اتجاه،  كل  في  يضرب  أميركا«،  »فتح  كتابه  فيه  صدر  الذي 

بالتأكيد،  الأدب  من  يخلو  لا  عالم  على  وشغفه  واهتمامه  ببصره 

وتقنياته،  ومشاغله  نصوصه  حبيس  ولا  عليه  حكرًا  يعد  لم  لكنه 

مشاغل  الصميم،  في  هي،  واهتمامات  مشاغل  على  منفتح  عالم 

ر أن يعيش  واهتمامات مفكر »عصري« ونقدي وإنساني وتنويري قرَّ

كما  يتحدث،  أن  يريد  لأنه  ويكتب  وويلاته،  إنجازاته  بكل  عصره 

كمسائل:  جميعًا  تهمنا  التي  المشكلات  عن  معاصريه  مع  يقول، 

التسامح، وكراهية الأجانب، وصراع الهويات، والاستعمار، وتعدد 

الثقافات، وتقبل الآخر، والخوف من البرابرة الذي يحولنا إلى برابرة، 

الفوضى  أو  والنظام  والعولمة  وأعدائها،  والديمقراطية  والشمولية، 

الأنوار،  وروح  الآخرين،  مع  المشتركة  والحياة  الجديدة،  العالمية 

والأمل في أن يكون المستقبل أفضل من الخلاصة المتوترة والصراعية 

والدموية التي تركها لنا القرن العشرون.

عام 2000

من  عشرة  الحادية  في  صبي  وهو  تساءل،  أنه  تودوروف  يذكر 

عمره، عما إذا كان سيبلغ اليوم نفسه من عام 2000م. كان ذلك هو 

اليوم الأول من ديسمبر 1950م الذي يتباعد عن عام 2000م بنصف قرن 

كامل. كان تودوروف يتصور أن هذا العام 

الأموات،  عداد  في  وهو  إلا  يأتي  لن 

يدرك  أن  تشاء  الأقدار  لكن 

ويمتد  العام،  هذا  تودوروف 

 7 الثلاثاء  فجر  إلى  العمر  به 

فبراير 2017م، حين توقف قلبه، 

وسكنت روحه إلى الأبد من دون 

شغلته  التي  القضايا  تلك  تموت  أن 

وانخرط في النضال من أجلها. 

إنه لمن الجدير أن نتذكر في هذه 

اللحظة أن تودوروف هو الذي قال بأن 

»الحياة لا تستطيع أن تصمد في وجه 

الموت، لكن الذاكرة تكسب في نضالها 

ضد العدم«. لترقد روحك في سلامها 

الأبدي، وليبقَ اسمك وذكرك 

وفكرك ونضالك وإنسانيتك 

الكبيرة، ليبق كل ذلك حيًّا في 

ذاكرة تقاوم الموت والنسيان، 

وتنتصر لواحد من مبادئك 

الخالدة: »إن الإنسان 

يجب أن يبقى غايةً 

للإنسان مهما كلّف 

الأمر«. 

»فتح أميركا« هو نقطة التحول من تودوروف 
ر الأدبي إلى تودوروف المفكر  الناقد والمُنظِّ

الإنساني والتنويري واسع الأفق الذي 
تترامى اهتماماته على مساحة واسعة من 
العلوم والتخصصات والاتجاهات من التاريخ 

وتاريخ الأفكار إلى الفلسفة والسياسة 
والأنثروبولوجيا والأخلاق



الجمالي، كأن عليه لكي يقبض  الكائن  اللغات؟ العطش قدر  كم من الشعر مدفون تحت ركام 
على الجوهر الشعري أن يتقن لغات العالم. في كل لغة يختبئ جوهر شعري، والمهمة الأساسية تكمن 
في اكتشافه. اكتشف هيدغر جوهرًا شعريًّا في لغة غير لغته، فعمل على استدعاء الشعرية الإغريقية 
تراث  التراث الإغريقي هو  المعاصرة.  للفلسفة  الطبيعيون  لتدشين فلسفة حديثة. الإغريق هم الأسلاف 
الغرب الذي كان وراء نهوضه من سباته الطويل. في كل تراث ثمة مادة لا تنفد ولا تشيخ، من يعمل على 
اكتشافها في تراثنا العربي؟ من يتجشم عناء هذه المهمة الشاقة التي تراوح مكانها مشكّلةً صداعًا ثقافيًّا 
مزمنًا؟ سؤال إشكالي له مذاق الهزيمة وتبجح الآخر، فتراثنا ليس لنا. لم نحسن القراءة. مهمة اكتشاف 
استبطنت  الغربية.  المركزية  واختزال  الذات  اختزال  مزدوج:  باختزال  التراث  تشوه  تستكمل.  لم  الذات 
هنا  ينبغي  التراثية،  ذاتها  تمتهن  الغربية فصارت  المركزية  رسمتها  التي  الدونية  الصورة  العربية  الذات 
الموسيقا والشعر  إلى  الدعوة  بالغرب. أصبحت  إدوارد سعيد.. كل صيحة تحديثية موشومة  استحضار 
وحرية القول والفلسفة وفن الحياة دعوة تغريبية. قصائد النثر والسرد منتجات غربية، الغرب علمنا ذلك 

ولا بد من الاعتراف بتفوقه أو باغترابنا. الغرب! ذلك النعت الذي يجلب البركة أو اللعنة.

كاتب سعودينذير الماجد

تراثنا ليس لنا

154

تراث

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



155

ثمة استعادة للتراث لكن على نحو أحادي وبنكهة دينية، 

شُطِب  الكل.  الجزء  ابتلع  الديني،  للتراث  رديفًا  التراث  أصبح 

الهجاء  أو  المديح  القصائد وأغراض  الشعري الأعم من  مكونه 

وضلالاتها،  الفلسفة  هرطقات  اختفت  القبلية،  المهاترات  أو 

المعتمد  الرسمي  الوجه  ليظل  الشعبي  الثقافة  وجه  وسُحق 

من  كثيًرا  عانى  ممزق  تراث  إنه  قبر.  شاهدة  أو  أزلي  كجوهر 

خطايا أبنائه، تراث لم يعد تراثًا بصيغة الجمع. 

لولا هذا الاستشراق

نبوغًا  الأكثر  النصوص  تحقيق  أن  السخرية  من  أليس 

سعيد؟  إدوارد  ا  محقًّ أدانه  الذي  نفسه  الاستشراق  به  قام 

رومانسي  لشرق  الغربي  والتثبيت  جهة  من  الذات  غيبوبة 

الحي  التراث  من  جعل  آخر  حينًا  أصولي  وديني  حينًا،  حالم 

ليلة  و»ألف  التصوف  ذلك-  -مع  نعرف  نكن  لم  هامدة.  جثة 

وليلة« وكل النصوص المهمشة لولا هذا الاستشراق. كان يحفر 

ويستخرج الكنوز فيما نحن غارقون في تفاهات الماضي وتمثلاته 

الثيولوجية، في سذاجات الحقيقة الأحادية ونرجسية الطائفة. 

هذا الانشغال أجهز على تعددية التراث. »ألف ليلة وليلة« الذي 

تشكل واستقر قرونًا هو نص محرم ومحكوم بالإدانة. تخدش 

الليالي نقاء الصورة المتخيلة للذات. الليالي محض هراء وتفاهة. 

تحاط الليالي بنظرة ازدرائية. كل نتاج ذاتي محتقر. لا تليق بنا 

الملَِل والنِّحل. ليس بمقدورنا  الليالي، شغلتنا عنها مماحكات 

اكتشاف الشعرية في ألف ليلة وليلة. هي غريبة في بيتها، عليها 

انتظار عبقرية أجنبية لكي تعود. قرأ ماركيز »ألف ليلة وليلة« 

اكتشف حكايات شهرزاد فاكتشف ذاته.  العمر.  فكانت قراءة 

القراءة كانت لها »قوة الحدث«. ما بعد الكتاب ليس كما قبله. 

يقال: إن الشيء نفسه حصل مع بروست صاحب »البحث عن 

بالمناسبة  عودتها.  قبل  كثيرين  ألهمت  الليالي  المفقود«.  الزمن 

هل ما زالت مدانة في محاكم مصر؟ كم ماركيز وكم بروست 

الليالي في بيتها ويعود السندباد البحري من  نحتاج لكي تكرم 

سفره الطويل؟ 

العودة  الاكتشاف.  وإعادة  الاحتفاء مجددًا  تعني  العودة 

ليست  الاغتراب.  وضعية  من  خروج  إنما  نستولوجيا  ليست 

الذات  وعي  في  المسألة  تكمن  مفقودة.  لهوية  حنينًا  المسألة 

الذي  الوقت  في  الكوني  يبنى  الكوني،  بناء  في  المشاركة  بضرورة 

تتقوم فيه الخصوصيات. لا يتعلق الأمر بقطيعة مع الكوني أو 

الدخيل أو الآخر. على العكس، يتعلق الأمر بحوار داخل الكوني 

ومعه. ينبغي الحوار مع الآخر، لكن أيضًا مع الذات نفسها. مع 

الماثلة  الدائم لعبقريتها  الذات في ماضيها عبر إعادة الاكتشاف 

كم ماركيز وكم بروست نحتاج لكي 
تكرم »الليالي« في بيتها ويعود 

السندباد البحري من سفره الطويل؟



156

تراث

المنثور  الكنز  هو  والشعر  الشعر.  في  الكينونة  تبيت  الشعر.  في 

إقامة  عبر  واكتشافه  عنه  البحث  ينبغي  التراث.  في  والمخبوء 

الحوار  المقموع فيها.  الرسمية بل عبر  الثقافة  الحوار ليس مع 

مع المهمش في هذه الثقافة، مع الشعبي، الضاحك، الخرافي، 

مع المقامة التي احتقرها محمد عبده وشطبها وهو الإصلاحي 

أبديًّا  الكبير. المطلوب إعادة استنتطاق هذا الموروث، استنتطاقًا 

ودائمًا ومستمرًّا. تتحول الذات ويتحول معها الموروث. تعريف 

التعريفات  تهرب  ومفتوح.  متحول  عمل  نفسه  هو  الموروث 

وتنسحب، وليس النقد بصفته فنًّا ضد الفن أو معه إلا محاولة 

دائبة للإمساك بالتعريفات الهاربة كما قال يوما كونديرا.

في هذا السياق تُفهم أعمال عبدالفتاح كيليطو الناقد الأدبي 

والقارئ الحداثي للتراث، وهو المقتفي خُطا باختين وتودوروف، 

وبخاصة في قراءة النص المهمش، لا ننسى أن روسيا المنحدر منها 

كانت  السلافية،  بهويتها  الأخرى  هي  مهجوسة  كانت  باختين 

مسكونة برعب الآخر الغربي. من الواضح أن عبدالفتاح كيليطو 

مشغول بردم الهوة، تسكنه هواجس التجسير، ضرورة الحوار 

الذات  مع  ذلك،  قبل  نفسها  الذات  مع  بل  الآخر،  مع  ليس 

التراث  قراءة  إعادة  على  كيليطو  يلح  والتراثية.  الكلاسيكية 

المطلوب قراءة  والحوار معه وترجمته ليكون معاصرًا وحديثًا. 

الحداثة.. والحداثة  للتراث لإنجاز وعد مصالحته مع  معاصرة 

لكن  جديد«.  منظور  في  مستعملة  تقليدية  »مادة  هكذا:  هي 

الرواية  المقامة سلف  المقامة. عد  تركز حول فن  النقدي  جهده 

العربية والأب الشرعي للسرد العربي المعاصر تمامًا مثلما عد 

أدونيس نصوص النفري قصائد نثر مبكرة. 

المقامة وانتهاك القاعدة

يعني  ما  مجلس،  في  خطاب  المقامة  مقامة!..  والله  إنها 

المقامة خطاب  وتقاطعها،  وتداخلها  الأصوات وتشابكها  وفرة 

روائي بالمعنى الذي عناه باختين، هناك إذن تعددية في الأصوات: 

ومن  المقامة  في  لكن  الجنون..  صوت  جانب  إلى  العقل  صوت 

الشعر  أيضًا،  الأنواع  من  وفرة  تحتشد  تحديدًا  الشكل  ناحية 

هي  الهجاء.  جانب  إلى  المديح  غالبًا،  المسجوع  النثر  جانب  إلى 

مثل الرواية شكل هجين بلا أب، كتابة حديثة تائهة في القرن 

ففي  ونقيضه.  المحتوى  يقبل  شكل  أنها  غير  الهجري.  الرابع 

الهزلي  والمهمش،  المعتمد  والشعبي،  الرسمي  يوجد  المقامة 

الثقافي  القاعدة وانتهاكها. الجهد الشكلاني والبنيوي  والجاد، 

الذي بذله كيليطو بحاجة إلى من يستكمله بترجمة معاصرة 

لمنطوق المقامة وجملتها التأويلية التي لا تختزل بحسب تعبير 

إن  القول:  يمكن  متعددة،  كالتراث  المقامة  ريكور«.  »بول 

المقامات تختصر التراث، وإن الأخير كله مقامة. تتنازع الكلمة 

استعمالات متشابكة، المقامة شكل أدبي لبنية سردية، لكننا 

نلحظ أيضًا أن مفردات كالقيامة والمقام تستمد أيضًا من الجذر 

المقامة  أن  حين  في  وجودية  رتبة  المتصوفة  عند  المقام  نفسه، 

الخلاصي  بمفهومها  القيامة  أما  كرنفال،  أو  وجودية  فسحة 

فتمثل أمامنا بمعنى العودة لكن في حلة جديدة. تعني قيامة 

استعادة  يمكننا  المعنى  بهذا  بالمجد.  المكللة  عودته  المخلص 

تعليم فن  والنقد  للنقد،  أن يخضع  يقرأ مجددًا،  أن  التراث: 

القراءة كما يقول الإستطيقي الإيطالي كروشته. 

تحت  مقامة  كل  في  يتنكر  الإسكندراني  الفتح  أبو  كان 

بفضحه  هشام«  بن  »عيسى  الراوي  يقوم  أن  إلى  قناع، 

هنا أخص  وأنا   – مقامة  والمرح. مع كل  الدهشة  بشيء من 

صورة  في  المدهش  الاكتشاف  هذا  يتكرر  الهمذاني-  مقامات 

تختتم  الفضيحة  الإسكندراني«.  الفتح  أبو  والله  »إنه  لازمة: 

خلع  ينتظر  من  ثمة  بها.  فتبدأ  التراث  قراءة  أما  المقامة، 

أقنعته العديدة ليدهشنا نحن أيضًا بلازمة تتكرر: إنه والله 

إنها والله مقامة.  تراث، 

ينبغي الحوار مع المهمش في الثقافة، 
مع الشعبي، الضاحك، الخرافي، مع 
المقامة التي احتقرها محمد عبده 

وشطبها وهو الإصلاحي الكبير

محمد عبده مارسيل بروست غارسيا ماركيز

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



تطورت حركة التأويل النسوي لموقع المرأة في 

الإسلام في العقود الأخيرة تطورًا ملحوظًا؛ مما أكسبها 

حضورًا لافتًا على مستوى الوعي والمناهج والاتجاهات 

والانتماءات الأكاديمية. أصدرت النسويات في العالمين 

العربي والإسلامي أدبيات جادة في الحقول المعنية 

بـــــ»الإسلام والمرأة« و»الإسلام والجندر« و»النساء 

والمعرفة الدينية«، وبخاصة في مضمار ما يمكن أن 

نطلق عليه »فقه تحرير القرآن من الموروث الأبوي«. 

وقد اضطلعت »النسوية الإسلامية« شرقًا وغربًا بأدوار 

بارزة، واختلفت مقارباتها للنصوص الدينية التأسيسية، 

مع التركيز الشديد على نقد القراءة الفقهية التقليدية 

الإسلامية للقضايا المتعلقة بالنساء، بحثًا عن المساواة 

الجندرية في القرآن ومناقشة الفقهيات البطريركية. 

الوعي النسوي وإرهاصات النسوية الإسلامية

ظهرت »النسوية الإسلامية« أوائل التسعينيات من 

القرن العشرين المنصرم في إفريقيا الجنوبية، كواحدة 

من الرافعات الفلسفية والسياسية لحركة »الإسلام 

التقدمي« العاملة ضد نظام الفصل العنصري. وفي العالم 

الإسلامي برزت في بداية التسعينيات أيضًا، في تركيا، 

مع كتاب نوليفير غول »الحداثة الممنوعة« )1991م( حيث 

التقطت مقولات نسوية وسط الإسلاميات التركيات. ثم في 

إيران، عام 1992م مع مجلة »زنان« التي عبرت عن خيبة 

النسويات الإيرانيات من الثورة الإسلامية الإيرانية ) البزري، 

دلال، »النسوية الإسلامية أو الجهاد النوعي«، صحيفة 

الحياة، 22 يناير )كانون الثاني( 2007م، العدد: )15998(.

إن تطور الوعي النسوي العربي المرتبط بحقوق 

النساء في الدين والمجتمع والثقافة ليس حديث النشأة، 

إذ وُجدت إرهاصاته التاريخية، لجهة حركة التفكير 

النسوي، مع العديد من المثقفات والكاتبات العربيات 

والمسلمات، منذ أواخر القرن التاسع عشر، من بينهن: 

ريتا فرج
كاتبة وباحثة لبنانية

عائشة تيمور )1840-1902م(، وزينب فواز )1845-1914م(، وملك 

حفني ناصف )1886-1918م(، وعائشة عبدالرحمن )بنت الشاطئ( 

)1913-1998م(، وهدى شعراوي )1879-1947م(، ونظيرة زين 

الدين –داعية أحقية المرأة في الاجتهاد الديني- )1908-1976م( 

التي تعد أول امرأة عربية، تقدم أطروحة في نقد القراءة 

الفقهية للقرآن ضمن كتابها الشهير »السفور والحجاب«، 

خصوصًا أن النساء العربيات قبلها ركزن في خطابهن وكتاباتهن 

على قضايا تعليم المرأة ووعيها لذاتها وحقوقها السياسية، 

وذلك عبر السيَر الذاتية أو المقالات أو الأعمال الأدبية.

تلحظ أستاذة الأدب الإنجليزي المقارن في جامعة القاهرة 

أميمة أبو بكر »أن السعي إلى التمكين في الحقوق على خلفية 

ثقافية إسلامية عامة، كان من البديهيات ]بدءًا من أواخر 

القرن التاسع عشر[ وإن غاب عن ذلك السعي، التنظير المباشر 

والمناهج التحليلية المتعمقة للمصادر الرئيسة والمسميات من 

أجل طرح رؤية تجديدية شاملة حول قضايا المرأة في منظومة 

الفكر والعلوم الدينية«. وتشير أبو بكر إلى أن مفهوم النسوية 

من منظور إسلامي تطورت فكرته »في العشرين عامًا الأخيرة في 

العالم الإسلامي من خلال تطبيق الوعي النسوي لفهم معضلة 

التفاوت بين رسالة الإسلام التوحيدية، وترجمة قيم تلك الرسالة 

السامية إلى عدالة وتكافؤ الفرص، وشراكة على أرض الواقع بين 

الجنسين، وإلى الأخذ في الاعتبار الكرامة الإنسانية المتساوية 

للمسلمين والمسلمات، ثم الاتجاه كذلك إلى استخدام المناهج 

النسوية التحليلية –ليس فقط- لغربلة الكثير من فكر العلوم 

الإسلامية من وجهة نظر المرأة المسلمة وواقع حياتها، 

لكن –أيضًا- لفتح باب الاجتهاد لها، حتى يتسنى بناء معرفة 

إسلامية، تحيي معاني العدل والمساواة والشراكة وتؤكدها؛ 

معرفة بديلة عن منطق الاستبعاد والتمييز والأفضلية الذي شاب 

خطابات التراث وطرائق استنباط العلماء للأحكام، الذين رغم 

براعتهم العلمية وجهدهم في تحري الشريعة، ما كانوا إلا نتاج 

عصورهم، وكان من الطبيعي أن يتأثروا بثقافات هذه العصور، 

ومن الطبيعي –أيضًا- ألا يهتموا بتأسيس المكانة الواحدة 

النسوية الإسلامية والمساواة

مقال

157



158

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

المتساوية للرجال والنساء«. )انظر: النسوية الإسلامية 

والمنظور الإسلامي، آفاق جديدة للمعرفة والإصلاح، 

مجموعة من الباحثين، تحرير أميمة أبو بكر، مؤسسة المرأة 

والذاكرة، القاهرة، الطبعة الأولى، 2013م، ص 7(. 

خارج النسوية الإسلامية

ثمة العديد من الأكاديميات والباحثات درسن النص 

الديني )القرآن والحديث والفقه( من خارج الانتساب إلى 

النسوية الإسلامية، وسجلن أسبقية تاريخية عليها، من 

بينهن –على سبيل التمثيل لا الحصر-: الكاتبة المصرية نوال 

السعدواي، وفاطمة المرنيسي عالِمة الاجتماع المغربية 

والكاتبة النسوية )1940-2015م(، ورجاء بن سلامة أستاذة 

التعليم العالي والمحلِّلة النفسانية التونسية، وألفة 

يوسف الأكاديمية التونسية المتخصصة في اللغة العربية 

واللسانيات. قد تكون ألفة يوسف الأشد إثارة للجدل، 

وبخاصة بعد إصدار كتابها ذائع الصيت »حيرة مسلمة«؛ إذ 

طرحت مسائل حرجة ونقدية. 

الإسلام النسوي وتحدي السلفيات الغالبة

 يتفاوت تصادم تأويلات النسوية الإسلامية مع الموروث 

الفقهي بين العالم العربي والغرب، خصوصًا إذا ما قارنّا 

خلاصات النسويات المسلمات الأميركيات مع نظيراتهن 

العربيات، اللائي أنتجن نصوصًا أقل حدة. تعدّ آمنة ودود 

)الأفرو-أميركية( صاحبة »القرآن والمرأة: إعادة قراءة النص 

القرآني من منظور نسائي« من أكثر النسويات المسلمات 

شهرةً، وأكثرهن جرأةً في معالجة قضايا الإسلام والجندر؛ 

لسببين: الاعتماد على القرآن كمصدر أول وأخير؛ والولوج 

إلى مرحلة ما بعد النص. وإذا أردنا الحديث عن »إسلام 

نسوي« أو لاهوت إسلامي/ نسوي/ حداثوي يمكن القول: إن 

»ودود« وزميلاتها من النسويات المسلمات الأميركيات الأشد 

حداثة، وهن يشتركن في ثلاث خصائص أساسية: مناهضة 

الخطاب الفقهي الذكوري، تأكيد أحقية المرأة المسلمة 

في الاجتهاد، التأسيس لإسلام نسوي يمارس الإصلاح من 

الداخل على قاعدة تأويل القرآن بالقرآن، مع التركيز الكثيف 

على مناهج العلوم الاجتماعية الحديثة )انظر: فرج، ريتا، 

امرأة الفقهاء وامرأة الحداثة، خطاب اللامساواة في المدونة 

الفقهية، دار التنوير، بيروت، الطبعة الأولى، 2015م(.

تجاهر النسويات المسلمات الأميركيات )آمنة ودود، 

وليلى أحمد، وعزيزة الهبري، وأسماء برلاس( بتبنّي أكثرهنّ 

لمصطلح »الإسلام النسوي«، خلافًا لأغلبية المسلمات 

العربيات المقيمات في البلدان العربية والإسلاميّة: »إذ 

كثيرًا ما تجد الدارسة حرجًا في التصريح بأنّها تتبنى فكر حركة 

»الإسلام النسوي« دون تحفّظ أو دون حرص على تغييره، 

حتى يبدو أكثر ملاءمة مع البيئة الإسلاميّة؛ فالباحثة المصرية 

هبة رؤوف عزت تقترح استبدال »الحركة النسائية الإسلامية« 

بـــــــــ»النسوية الإسلامية«. وتبدو ودود –داعية تحدي السلفيات 

الغالبة التي تحتكر تفسير النصوص- كما تلفت الأكاديمية 

والباحثة التونسية آمال قرامي في مقال لها تحت عنوان 

»الحركة النسوية الإسلامية في أميركا« أكثر النسويات اهتمامًا 

بقضيّة العدالة الاجتماعيّة في الإسلام، وهو أمر مفهوم بسبب 

السياق الاجتماعي التاريخي، الذي أثُيرت فيه قضايا السود 

في علاقتهم مع الثقافة المهيمنة، التي عادة ما كانت تعالج 

المشكلات الاجتماعية والسياسية من منظور المثقف المعبّر عن 

ثقافة البيض؛ لذا ألحّت على عالميّة الإسلام، وتوجّه الرسالة 

إلى جميع الناس. وتأتي أهمية النسويات المسلمات الأميركيات 

كما تشير قرامي من »تشبّعهن بالحرية الفكرية ومواكبتهن 

للتطوّر المعرفي في مختلف العلوم، ما شجعهن على طرق 

موضوعات جريئة مثل المطالبة بإلغاء عدّة المرأة المطلقة، 

وحق إمامة الصلاة«. )انظر: قرامي، آمال: الحركة النسوية 

www.alhewar. ،الإسلامية في أميركا، موقع الحوار المتمدن

.)org

النسوية الإسلامية: المقاربات والمناهج

تقترح النسوية الإسلامية ثلاث مقاربات في قراءتها النص 

- استدعاء بعض آيات القرآن التي ارتبطت بتفسيرات  القرآني: أوًال

مغلوطة، مثل تلك المتعلقة بالخلق أو أحداث الجنة وما فيها 

من سيادة النظرة الذكورية وعلوّها على وضع المرأة ومكانتها. 

ثانيًا- الاستشهاد بالآيات التي توضح بشكل لا لبس فيه المساواة 

بين الجنسين. ثالثًا- تفكيك الآيات التي تهتم بإبراز الاختلاف 

بين الرجل والمرأة على نحو يبرّر هيمنة الرجل وسيطرته )انظر: 

عبدالوهاب، نورهان، النسوية الإسلامية، إشكاليّات المفهوم 

ومتطلّبات الواقع، مؤمنون بلا حدود للدراسات والأبحاث، 

 .)http://cutt.us/fWVTy :على الرابط المختصر التالي

تستند النسوية الإسلامية في أبحاثها إلى مناهج عدة؛ منها: 

فقه اللغة، والهيرمينوطيقا )علم التأويل(، والأنثروبولوجيا 

الدينية، وغيرها من المناهج الحديثة في تفسير الآيات القرآنية 

والأحاديث النبوية والسياقات التاريخية، المتعلقة بالنساء.

رفعت حسن: إسلام ما بعد الأبوية

تُعد رفعت حسن -أستاذة الدراسات الدينية والعلوم 

 )University of Louisville( الإنسانية في جامعة لويسفيل

)الولايات المتحدة الأميركية(، المنضوية في اتجاه النسوية 

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مقال



الإسلامية التأويلية كما يصنفها المفكر الأردني فهمي جدعان 

في كتابه »خارج السرب: بحث في النسوية الإسلامية الرافضة 

وإغراءات الحرية. الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت«- 

من اللواتي اعتمدن على المنهج الهيرمينوطيقي، وتهدف من 

خلاله إلى محاولة تفسير القرآن من منظور اللاهوت النسوي، 

لاكتشاف أحكامه المتصلة بالمرأة، بغية تحرير النص من آثار 

الأحاديث المتناقضة مع روحية الكلية للمساواة القرآنية بين 

الجنسين. وتُشاطِر »حسن« قريناتها من النسويات المسلمات 

التأويليات، الاعتقاد المنهجي بأن العقلية البطريركية قد 

حكمت التقاليد الإسلامية منذ عصر مبكّر من تاريخ الإسلام 

إلى أيامنا هذه، وأن أصول الإسلام الماثلة في القرآن والحديث 

هت وفقًا لهذه العقلية؛ إذ  والسنة النبوية والفقه، قد وُجِّ

فُهِمتْ هذه الأصول وفُسرت على أيدي الرجال المسلمين 

وحدهم، وأن هؤلاء الرجال قد احتكروا لأنفسهم مهمة تحديد 

الأحكام والأوضاع الأنطولوجية واللاهوتية والسوسيولوجية 

للنساء المسلمات. وتشدد »حسن« على أهمية عدّ القرآن 

في ضوء »المعيار الأخلاقي« أنه يلزم برفض أي استخدام 

للقرآن من أجل تعزيز الظلم؛ لأن إله الإسلام عادل. )انظر: 

جدعان، فهمي، خارج السرب(. تجترح »حسن« مصطلح 

»إسلام ما بعد الأبوية« قاصدةً بذلك »الإسلام القرآني«، وهو 

إسلام يولي أهمية خاصة بتحرير البشر –النساء والرجال على 

حد سواء– من عبودية القيم التقليدية والسلطوية )الدينية 

والسياسية والاقتصادية وغيرها( والقبلية والعنصرية والتحيز 

الجنسي والرق، وأي قيم أخرى تمنع البشر أو تعوقهم عن 

تحقيق رؤية القرآن لمصير البشرية الذي نجده متمثًال في ذلك 

الإعلان القياسي: ﴿وَأنََّ إلَِىٰ رَبِّكَ الْمُنتَهَىٰ﴾ )سورة النجم، الآية 

42( ) انظر: النسوية والدراسات الدينية، تحرير: أميمة أبو 

بكر، ترجمة: رندة أبو بكر، سلسلة ترجمات نسوية العدد )2(، 

مؤسسة المرأة والذاكرة، القاهرة، الطبعة الأولى، 2012م، ص 

 .)233

التفسيرات الأبوية والمجتمع البطريركي

ترى ليلى أحمد الباحثة المصرية في شؤون الدراسات 

النسائية، أن التفسيرات الأبوية للإسلام لا تعود إلى القرآن 

نفسه، بل إلى المجتمع البطريركي الذي فرض على الإسلام 

نمطًا ذكوريّا سلطويًّا جذّره النظام العباسي الذي عزز النزعة 

المعادية الكارهة للمرأة. تقول: »وفي إطار الإدراك وتشكيل 

المفهوم لموقع المرأة والجنوسة في العصر العباسي، ربما 

كان الفرق ذو الدلالة الذي يميّز المجتمع العباسي عن المجتمع 

الإسلامي الأول في الحجاز، يَمْثل في النظرة الخاصة من الرجال 

إلى النساء، وفي العلاقة التي تربطهم بهنّ. فبالنسبة لهؤلاء 

الخاصة من الرجال، فإن الأغلبية العظمى من النساء اللائي 

كانوا يتعاملون معهن، وعلى وجه الخصوص اللائي كان لهم 

بهن علاقة جنسية، كانت ملكًا لهم وكانت علاقتهم بهن علاقة 

السادة بالعبيد«. وتعدّ »أحمد« سيطرة الإسلام على بعض 

المناطق المجاورة للبحر المتوسط، دفعته إلى استيعاب التراث 

الاجتماعي والعقدي للشعوب اليهودية والمسيحية المجاورة، 

وجاء المسلمون الجدد ممن تحولوا عن دياناتهم الأصلية، 

محمّلين بعاداتهم الاجتماعية وتراثهم الفكري. استخدمت 

النسويات المسلمات مصطلحات لها جذور غربية مثل: 

البطريركية، والمركزية الذكورية، والنظام الأبوي، واللاهوت 

النسوي، والجهاد من أجل الجندر، وإسلام ما بعد الأبوية...

وغيرها. ألقت هذه المصطلحات بثقلها على الأدبيات النسوية 

العربية والإسلامية، إنتاجًا وتفسيرًا، وأغنتها بأفكار حداثوية 

انشغلت بالدرجة الأولى بتحرير النص المقدس من الموروث 

الفقهي، إيمانًا بروحية المساواة بين الجنسين التي كرسها 

القرآن، وهذا يدفعنا إلى القول: إننا أمام تشكل معرفي ثوري 

في حقل الدراسات النسوية، خصوصًا في مضمار الإسلام 

والجندر، على مختلف اتجاهاته ومدارسه وتأويلاته سواء اتفقت 

أم تباينت خلاصاته.

حملت النسويات على مختلف انتماءاتهن الفكرية 

ا معرفيًّا غايته تقديم قراءة مغايرة للتفسيرات  والمنهجية همًّ

الفقهية التقليدية. وبصرف النظر عن الرؤية السلبية التي تواجه 

بها النسويات المنشغلات في حقل المعرفة الدينية من جانب 

»حراس العقائد والحدود«، من المهم الاستماع إلى أصواتهن 

ومتابعة إنتاجهن، بغية النقاش، وتوسيع الدائرة الفكرية التي 

تسمح بفهم أفضل لموقع النساء في الإسلام.

 مفهوم النسوية من منظور 
إسلامي تطورت فكرته في العشرين 
عامًا الأخيرة من خلال تطبيق الوعي 
النسوي لفهم معضلة التفاوت بين 

رسالة الإسلام التوحيدية، وترجمة 
قيم تلك الرسالة السامية إلى عدالة 

وتكافؤ الفرص، وشراكة على أرض 
الواقع بين الجنسين

159



160

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

مخطوطات

مخطوط ليلى والمجنون ألّفه: مكتبي شيرازي، المتوفى سنة 941هـ/1534م. وهو باللغة الفارسية، 
يتحدّث عن أحوال القصّة الأدبية المشهورة مجنون ليلى..



161

والمخطوط مزوّد بمجموعة صور منمنمة تحكي مراحل القصّة، وهو مذهّب ومزخرف، 

من مقتنيات مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية.



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

أستاذ علم اجتماع الميديا أكد نهاية التلفزيون التقليدي

جون لوي ميسيكا:
الإنترنت لا تزيل الرابط الاجتماعي، بل 
تمنح الأشخاص إمكانية التحكم فيه 

                يؤكد أستاذ علم اجتماع الميديا بمعهد العلوم 

الإعلام  وسائل  في مجال  والباحث  بباريس،  السياسية 

الجديد  كتابه  في  التلفزيون،  نهاية  ميسيكا  لوي  جون 

التلفزيون  مشاهدة  أن  يرى  إذ  التلفزيون«؛  »نهاية 

آخذة في الانحسار، إضافة إلى اختفاء تقاليد المواعيد 

المحددة لمشاهدة البرامج. ويذكر أن الإنترنت ستبتلع 

صدر  معه  حوار  في  ميسيكا،  لوي  ويقول  التلفزيون. 

ضمن منشورات مركز »BNP Paribas« للبحث 

الذي  الاجتماعي  الرابط  إن  والاستشراف: 

من  مجموعة  يتضمن  التلفزيون  ينشئه 

يقدم  رأيه،  في  فالتلفزيون،  الإكراهات، 

الوقت  في  الجميع  إلى  ذاتها  الرسالة 

نفسه، بينما الرابط الذي تنشئه الإنترنت 

الرابط  هذا  أنّ  كما  أكثر،  بمرونة  يتسم 

العكس  على  بالحرية،  الشعور  يمنح 

من التلفزيون التقليدي. 

حوار: ماتلد كريستياني

ترجمة: نصر الدين لعياضي      أكاديمي جزائري

إعلام

162

  العددان  481 - 482  صفر - ربيع الأول 1438هـ / نوفمبر - ديسمبر  2016م



فماذا  التلفزيون«.  »نهاية  بعنوان:  كتابًا  أصدرتم  ــــــــــــــــــــــ 
القنوات  عدد  فيه  تضاعف  زمن  في  النهاية  بهذه  تعنون 

التلفزيونية، وتزايد إقبال المشاهدين عليها؟ 

المخصص  الوقت  أن  الإحصائيات  آخر  تؤكد  بالعكس،   _

الشباب  لدى  ا  جدًّ واضح  بشكل  يتناقص،  التلفزيون  لمشاهدة 

على وجه التحديد. إن القناة التلفزيونية تتحرك وفق العناصر 

المواد  وبرمجة  البيت،  إلى  المتحركة  الصور  توصيل  الآتية: 

أكبر  إلى  والوصول  محددة،  مواعيد  وفق  وبثها  التلفزيونية 

المشاهدة  فيه  تنحصر  الذي  الوقت  ففي  المشاهدين.  من  عدد 

تصبح  أن  إلى حد  وتتشذّر  ا،  جدًّ وتصبح محدودة  التلفزيونية 

البرامج  لمشاهدة  المحددة  المواعيد  تقاليد  وتختفي  فردية، 

مثل:  المشاهدة؛  من  أخرى  لأنماط  المجال  تاركة  تدريجيًّا، 

في  والاشتراك  الطلب،  تحت  والفيديو  الاستدراكي،  التلفزيون 

نظام الفيديو تحت الطلب، فإننا نلج عالماً مختلفًا، فهذا العالم 

المصورة  والبرامج  المتحركة  الصور  من  كبير  عدد  وجود  يقترح 

المقدمة إلى الجمهور، لكنها لا تشكل تلفزيونًا بالمعنى التقليدي 

في  البصرية  السمعية  المنصّات  له  نضيف  أن  ويجب  للعبارة. 

شبكة الإنترنت؛ مثل: »اليوتيوب« و»الديلي موشن« التي تسمح 

ببث المحتويات التي ينتجها الأشخاص العاديون والهواة، وتغير 

بعمق العلاقة القائمة بين من يبث الصور ومن يتلقاها، وهي 

لم تعد ثابتة ومستقرة كما كانت في السابق. 

إنتاج مشترك

نهاية  الإنترنت  شبكة  في  الفيديو  شرائط  تعلن  ألا  ــــــــــــــــــــــ 
الإنترنت  لمستخدم  تتيح  أنها  بمعنى  التلفزيونية  البرمجة 

حرية أكثر، ومجاًال أوسع للاختيار؟

_ بكل تأكيد. لقد انتقلت سلطة البرمجة التلفزيونية من 

يد المبرمج التلفزيوني إلى جمهور المشاهدين. 

في  أرغب  متى  أشاهد  إنني  »مبدأ«:  يغير  هل  ــــــــــــــــــــــ 
المشاهدة ما ننتظره من التلفزيون؟ 

مساهمات  ظاهرة  نلحظ  أن  يجب  البداية  في   _

لدى  يعرف  أصبح  ما  وهو  المحتوى،  في  المستخدِم  الجمهور 

أن  أي   »User Generated Content« بــ الأنغلوسكسونيين 

يشترك  إبداعًا  أو  مشتركًا  إنتاجًا  سيغدو  التلفزيوني  البرنامج 

التلفزيونية  المواد  )فورمات(  إن  ثم  والمشاهد.  الباث  فيه 

تتطور  كلها  المشاهدة،  وأوقات  ومدوّناتها،  -قوالبها- 

تدريجيًّا، لكنها لا تحدث بين عشية وضحاها. فعادات وسائل 

الإعلام راسخة بشكل عميق. فهناك أشخاص تعودوا عادات 

متعلقة بمشاهدة التلفزيون منذ عشرين سنة، ولا يغيرونها 

بسهولة. بيد أن الأشياء تتحرك بسرعة نسبية. فعندما نلحظ 

التزايد الكبير في عدد مشاهدي مواقع »تقاسم مواد الفيديو« 

الصور  »استهلاك«  أن طريقة  ندرك  فإننا   ،video sharing

في طور التغيير. وهذا لا يعني أبدًا أن استهلاك الصور سيقل، 

بل على العكس. 

ــــــــــــــــــــــ إذن، ما الذي يجب القيام به تجاه الأشخاص الذين 
لم يكتسبوا عادات في مجال استخدام شبكة الإنترنت حتى 

ندفعهم إلى هذه الاستخدامات الجديدة؟ 

_ أعتقد أن جزءًا من الناس لا يتدافع نحو هذا الاستهلاك، 

ويجب انتظار قطيعة جيلية )نسبة إلى الجيل( هذا مع تعايش 

الأمور  تكون  لن  تأكيد،  بكل  الصور.  استهلاك  من  طرق  عدة 

تفاوتًا  هناك  أن  أعتقد  لكن  ذاك،  أو  الجانب  هذا  من  مغلقة 

هائًال بين أبناء الجيل الرقمي، والآخرين! 

على  أم  حرية  أكثر  ومستهلكون  مشاهدون  أنحن  ــــــــــــــــــــــ 
الحوامل  اختيار  لتعدّدية  أكثر؛  خانعون  نحن  العكس 

)التلفزيون، والإنترنت، والحوامل المتنقلة(؟

_ أعتقد أن الاثنين يحدثان معًا. ففي التلفزيون الكلاسيكي 

يوجد نظام من الهيمنة، رغم كل شيء، بين من يَستهلك، ومن 

يُنتِج، ومن ينشر، ومن يحدد مواعيد البث. فيجب أّال ننسى أن 

الأشخاص  ساعة  على  مسيطرًا  طويلة  سنوات  ظل  التلفزيون 

فمن  ووتيرتها!  المنزلية  حياتهم  إيقاع  في  ويتحكم  البيولوجية، 

الجديد  »التلفزيوني«  العرض  إن  القول:  يمكن  الجانب  هذا 

يمنحهم الحرية. لكننا نعرف جيدًا أن الشركات؛ مثل: غوغل 

ما يبث عبر القناة التلفزيونية لا يتناسب 
مع ما نبحث عنه في شبكة الإنترنت، أي 

تشكيل الجماعة والاعتراف بها

163



كثيًرا  وستؤثر  حاسم،  بدور  ستقوم  البحث  محركات  وبعض 

في أنماط الاستهلاك. فأدوات قياس السلوك وتحليله؛ أي ما 

يسمى برصد ملامح مستخدمي الإنترنت ومسالكهم في الإبحار 

عبر الشبكة؛ تطرح مشكلات واقعية في مجال الحرية الفردية 

واحترام الحياة الخاصة. يجب الإقرار بوجود رصيد من المعارف 

عن سلوك مستخدمي شبكة الإنترنت لم يحلم به حتى مجانين 

قياس المشاهدة التلفزيونية. 

الفيديو  تتيحها شرائط  التي  العروض  تعدّدية  هل  ــــــــــــــــــــــ 
الوسائط  على  الصورة  تفوق  عن  تعلن  الإنترنت  شبكة  في 

الأخرى؟ 

 _ لا أعتقد ذلك. أظن ببساطة أن شبكة الإنترنت لم تكن 

بالكامل؛ بسبب بسيط  الوسائط  مدة طويلة وسيلة متعددة 

لم  لأنه  التطبيقات؛  ومختلف  البيانات  تدفق  بطء  في  يتمثل 

يكن من السهل إنتاج صور متحركة وتوصيلها إلى المعنيّين. لكن 

الألياف  واستخدام  البث،  تدفق  سرعة  من  اليوم  نشاهده  ما 

المتعلقة  البرامج  مثل:  برمجيات؛  عدة  وتطبيق  البصرية، 

وتحجيمها،  البيانات  على  الضغط  تقنيات  وكل  بالصورة، 

ومختلف التطبيقات الجديدة التي تقلل من حجم البيانات في 

تحتلها  التي  المكانة  تأخذ  المتحركة  الصورة  تجعل  الصفحات، 

وسائط  ذات  أداة  أصبحت  الإنترنت  شبكة  إن  الوسائط.  بقية 

والنص  والصورة  الصوت  تجمع  الكلمة،  بمعنى  متعددة 

عالٍ  بتدفق  الملفات  تحميل  وتتيح  والتفاعلية،  والإنفوغرافيا 

بعمق طبيعة  تُحَوّل  التي  الأشياء  هناك كل  أن  أي  ومنتظم، 

النص  التعارض بين  الطعن في فكرة  أنه سيتم  أعتقد  الإبداع. 

بشكل  تجمعهما  التي  التقنية  العُدّة  هذه  بفضل  والصورة 

ديناميكي أكثر من الورق والتلفزيون. 

عدد من الإكراهات

ــــــــــــــــــــــ إنّ التلفزيون يجمع جمهورًا متنوعًا حول البرنامج 
شبكة  تنشئ  فهل  اجتماعيًّا.  رابطًا  فيشكل  التلفزيوني، 

الإنترنت شكًال جديدًا من الروابط الاجتماعية؟ 

كثيًرا  التلفزيون  ينشئه  الذي  الاجتماعي  الرابط  يتضمن   _

الجميع  إلى  ذاتها  الرسالة  يقدم  فالتلفزيون  الإكراهات.  من 

الإنترنت  تنشئه  الذي  الرابط  يتسم  ذاته، على حين  الوقت  في 

إلى  تستند  الاندثار  سريعة  جماعات  مع  منه،  أكثر  بمرونة 

وشائج تسمح للأفراد بمغادرتها وقتما يشاءون. إنّ هذا الرابط 

يمنح الشعور بالحرية. بالطبع إنّ عائق هذه الحرية يكمن في 

التضامن، ومخاطر عزل  الرابط الاجتماعي، وضعف  هشاشة 

يملك  لا  وضعيات  أمام  نكون  أن  فيمكن  الضعيفة.  الأعضاء 

فيها الناس أي سبب للعيش معًا؛ مما يطرح مشكلة حقيقية 

شبكة  إن  اليوم:  القول  يمكن  لكن  الاجتماعية.  الجماعة  على 

الإنترنت لا تزيل الرابط الاجتماعي، بل تمنح الأشخاص إمكانية 

التحكم فيه أكثر من الوقت السابق.

شرائط  في  التشارك  منصات  أن  تعتقدون  هل  ــــــــــــــــــــــ 
الفيديو، التي يكون فيها المستهلك منتجًا ومبتكرًا، تملك 

مقومات البقاء والاستمرارية؟

المنصات  هذه  بروز  الآن  نعيش  إننا  تأكيد.  بكل  نعم،   _

ممثلة في كثير من المواقع؛ مثل: »ديلي موشن« و»اليوتيوب« 

في التلفزيون الكلاسيكي يوجد نظام 
من الهيمنة، على حين يمنحنا العرض 

»التلفزيوني« الجديد الحريةَ

شروط نقد الصورة
قال أستاذ علم اجتماع الميديا جون لوي ميسيكا: »إن التعارض الموجود بين الكلمة والمكتوب »هو تعارض بين ما 

هو مُخَزّن وما هو متدفق. وهذا ينطبق على كل أشكال الاتصال؛ أي ينطبق، أيضًا، على الصورة. إذن الصورة المخزنة 

في شبكة الإنترنت التي يمكن مشاهدتها أكثر من مرة، ولا »تستهلك«، أو تتلاشى في سريانها المتدفق كما هي حالها 

في جهاز التلفزيون، تخلق شروط نقد الصورة بقوة أكثر مما كان ممكنًا مع التلفزيون؛ لذا يجري التنديد بالتلاعب 

بالصورة، وبما تمارسه من التضليل، الذي أصبح مألوفًا لتكراره، وشجب اختلاق الصور المزيفة في شبكة الإنترنت. 

ولفت إلى أننا »نملك إمكانية المقارنة بين كثير من الصور، وفحصها وتحليلها. إذن يمكن معاينة كل المشكلات ذات 

الصلة بالتلاعبات بالصور. وبهذا نقترب من المقاربة التي تكون فيها الصورة المتدفقة شبيهة بالاتصال الشفوي، على 

حين تشبه الصورة المخزنةُ الكتابةَ. أي مع إمكانيات التخزين، والمقارنة والنقد، سيحدث تحوّل أساسّي في الإنترنت، 

يرتبط بالسهولة التي يمكن بوساطتها مقارنة صورة بأخرى«.

  العددان  481 - 482  صفر - ربيع الأول 1438هـ / نوفمبر - ديسمبر  2016م

إعلام

164



التي تعاني صعوبات في العثور على أنموذج اقتصادي مناسب 

تتجه  أين  لكننا نرى بكل وضوح إلى  له مقومات الاستمرارية. 

الفيديو،  شرائط  الأشخاص  إنتاج  إمكانية  مع  المنصات،  هذه 

المنتجات  لاختيار  جديدة  فرص  هناك  إنتاجها.  في  والاشتراك 

الاجتماعية على  -الكتالوغات  والبروز  التطور  طور  التي هي في 

سبيل المثال- وذلك لأن هناك بعض شرائط الفيديو لا يُشاهَد 

هذه  في  شرائط  من  معروض  هو  ما  تعداد  تضخم  ظل  في 

المواقع؛ لذا يجب إيجاد وسائل تسمح بربط إمكانية الجميع في 

»الاستهلاك« بإجراءات انتقاء شرائط الفيديو، مع وضع سلم 

لترتيبها وتسلسلها. توجد ثلاثة أنواع من الإجراءات؛ إجراءان 

مستخدمي  ومنح  البحث،  محركات  وهما:  متاحان،  منها 

الإجراء  عن  البحث  ويجب  فيديو.  شريط  لكل  درجة  الإنترنت 

العمل  محترفي  جعل  أي  الاقتصادي،  الأنموذج  في  الثالث 

التلفزيوني يشاركون في الاختيار والنشر. 

ــــــــــــــــــــــ هل التهافت على فرص الإنتاج الجديدة سيتواصل 
أم أن نطلب من الإنترنت أن يكون نمطًا جديدًا من استهلاك 

شرائط الفيديو؟ 

نلحظه  فما  حرفي.  شبه  وسيصبح  سيستمر  أنه  أعتقد   _

اليوم أنه يوجد 10 في المئة فقط من المساهمين في تغذية موقع 

موسوعة »الويكيبيديا« بالمواد، على حين يوجد 90 في المئة من 

المنظومة  بفضل  المستقبل  في  الفرصة  وستزداد  مستهلكيها. 

التقنية، المساهمة في التحرير والاطلاع على المواد. لكن ستظل 

أغلبية مستخدمي هذه الموسوعة من المطلعين على محتوياتها 

بكل تأكيد.

ــــــــــــــــــــــ هل يملك التلفزيون التقليدي مستقبًال مزدهرًا؟ 
الإنترنت  أن  هو  سيحدث  ما  لكن  تأكيد،  بكل  نعم   _  

ستبتلع التلفزيون، كما هي الحال الآن، والإذاعة، والصحافة 

والذين  الإنترنت.  شبكة  في  تلفزيون  هناك  سيكون  المطبوعة. 

برامجه  بشبكة  للتلفزيون  التقليدي  النموذج  متابعة  يريدون 

يمكنهم  بخوارزمات،  الموجهة  أو  سلفًا،  غيرهم  يعدها  التي 

سيظل  ذلك.  لتحقيق  الأدوات  وسيمنحون  ذلك،  فعل 

الاستهلاك الساكن والسلبي للتلفزيون قائمًا. استهلاك الصور 

المريح والبطيء عبر إجراءات البرمجة التلفزيونية المعهودة. 

ــــــــــــــــــــــ هل يمكن حدوث التواؤم الدائم بين الحاملين؟ إن 
قناة التلفزيون الفرنسي الأولى، على سبيل المثال، مالكة 

تيفي«  »وات  المسماة:  الفيديو  في شرائط  التشارك  منصة 

وهي تعمل على بث شرائط الفيديو التي ينتجها الهواة عبر 

شاشتها. فهل يمكن تعميم هذه المبادرة؟

_ لا أعتقد أنه من الممكن أن يجري الأمر بهذا الشكل. إن 

الإنترنت  مستخدم  ولع  لكن   ، فعًال لطيفة  فكرة  تيفي«  »وات 

سيشاهدها  أنه  على  يدل  لا  المنصة  هذه  في  الفيديو  بشرائط 

التلفزيونية  القناة  يبث عبر  ما  تلفزيونية كبرى؛ لأن  قناة  عبر 

تشكيل  أي  الإنترنت،  شبكة  في  عنه  نبحث  ما  مع  يتناسب  لا 

الجماعة والاعتراف بها. بينما يمكن لهذا الأنموذج أن يتحقق 

منتجي  مع  الكفاءات،  رصد  منطق  وفق  الإنتاج،  مجال  في 

شبكة  في  الفنانين  متابعة  يستطيعون  الذين  التلفزيون 

الإنترنت، واختيارهم، والاقتراح عليهم إنتاج أعمالهم. هذا هو 

الأنموذج الذي أومن به.

جون لوي ميسيكا: الإنترنت لا تزيل الرابط الاجتماعي، بل تمنح الأشخاص إمكانية التحكم فيه

165



166

سينما

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

عثرات التجربة وانكساراتها  
لا تعود للسينما إطلاقًا 
إنما لكل أشكال القمع  
الذي واجهناه

166

سينما

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

المخرج السوري قال: 
إن السينما في البلدان
 العربية ليست في أفضل
 حالاتها اليوم

محمد 
ملص:

عثرات التجربة وانكساراتها  
لا تعود للسينما إطلاقًا 
إنما لكل أشكال القمع  
الذي واجهناه



167

• قبل أن أغوص في تجربتك السينمائية دعني أولًا أسألك 

بالدورة  الطويل  الروائي  الفلم  تحكيم  للجنة  رئاستك  بحكم 

التاسعة من مهرجان وهران الدولي للفلم العربي، شاهدت 

12 فلمًا روائيًّا طويًال في المسابقة الرسمية، وشاهدت العديد 

من الأفلام الأخرى خارجها، وكلها إنتاجات حديثة وجديدة 

نسبيًّا،  في ضوء هذا كيف تُقيم هذه الأفلام بشكل عام؟ وهل 

هناك ما يجعلك تطمئن على واقع السينما العربية؟ 

لهذه  المهرجان  اختيارات  في  النظر  يلفت  ما  أكثر  إن   -

الأفلام الاثني عشر؛ إضافة لكونها أفلامًا حديثة وجديدة؛ هو 

المقول الذي تسعى له؛ والأفكار التي تقدمها للمشاهد في هذه 

القضايا  تتناول  بمجملها  المشاركة  فالأفلام  العربية.  البلدان 

الراهنة التي يعانيها البلد العربي الذي ينتمي له الفلم؛ وهي 

تحاول أن تعبر عما يواجهه الإنسان في هذا المجتمع. 

أعتقد أن الأفلام التي اختيرت في أي مهرجان سينمائي؛ 

هذا  عليها  يقوم  التي  والمبادئ  الأهداف  على  وتدل  تشير 

عن  ودقيقًا  موضوعيًّا  تصورًا  تعطي  أن  يمكن  ولا  المهرجان. 

يسعى  مهرجان  فكل  المشاركة.  البلدان  في  السينما  حال 

التي  المختلفة  الجوانب  على  تتغلب  قد  وأهداف  تصور  نحو 

البلدان  في  السينما  أن  وبخاصة  عنها.  يعبر  أن  للفلم  يمكن 

تقوم  اليوم. وهي سينما لا  أفضل حالاتها  ليست في  العربية 

مصر.  باستثناء  السوق  أسس  على  العربية  البلدان  كل  لدى 

البلدان إلى حالة عضوية في حياة هذا  تتحول لدى هذه  ولم 

هذه  في  العديدة  السينمائية  المهرجانات  فإن  كذلك  المجتمع. 

تقوم  التي  الأسس  في  يختلف  لأن  يسعى  منها  كل  البلدان؛ 

عليها اختياراته وتميزه.

لكني أؤكد أن مشاهدتي الأفلام المشاركة؛ يدفعني إلى أن 

أقول: إن السينما في البلدان العربية تنخرط انخراطًا كليًّا في 

القضايا الراهنة التي يعانيها المجتمع؛ وأن بعضًا منها يحاول 

بانخراطه هذا أن يمتلك الحرية في التعبير عن وجهة نظره؛ 

بطاقة وجدانية عميقة ومجددة؛ كمثال على  لغته  ويشحن 

خلاف؛  لسعيد  بحذائي«  ميل  »مسافة  المغربي  الفلم  ذلك  

المعروف  الجزيري  لفاضل  »خسوف«  التونسي  الفلم  أو 

بعراقته وتجديده في تجاربه الإبداعية المتعددة. كما أن بعضًا 

يلتهب  فإنه  الذاتية؛  الواقعية  إلى  سعيه  في  هذه  من  آخر 

مما  الصادق  وموقفه  الواقع،  لحركة  والوفاء  بالمصداقية 

يعيشه مجتمعه كما في الفلم المصري الجميل »نوارة« لهالة 

خليل. بالتأكيد لا يمكن تجاهل أن بعض هذه البلدان يعاني 

أحواًال صعبة ودموية؛ وهو ما يترك أثره في نوع وكم وأثقال 

السينمائي  يستطيع  لا  التي  البلدان  هذه  في  المتحققة  الأفلام 

أن ينجو بنفسه من الهم التعبوي؛ الذي قد يطيح بالسينما 

جانبًا. كما أن سقوط بعض الأنظمة أتاح لسينمائيين آخرين 

قبل؛  من  تناولها  الممكن  من  يكن  لم  حكايا  تناول  إمكانية 

كالفلم العراقي »صمت الراعي« لرعد مشتت... وعلى الرغم 

الأفلام  هذه  بعض  يقدمها  التي  الأساليب  في  التقليدية  من 

في  التجديد  عليه  يصعب  كان  من  أن  إلى  الإشارة  من  بد  فلا 

الموضوع الذي يتناوله؛ فقد استطاع أن يصوغ لنفسه أسلوبًا 

من  جديد  سينمائي  ببناء  مألوف؛  موضوع  لتناول  وطريقة 

أفلامي ليست ثورية؛ وهي أفلام 
معبرة عن الواقع بصدق وبلغة تطمح 
للتجديد في لغة التعبير وفي السرد

يتحدث المخرج السوري الكبير محمد ملص )1945م-( لـ»الفيصل«، عن أهم المحطات 

للسينما  تعود  لا  التي  وانكساراتها  ومنعطفاتها  عثراتها  وعن  السينمائية،  تجاربه  ميّزت  التي 

السينمائيين.  من  كامل  جيل  رفقة  واجهها  التي  القمع  أشكال  لكل  بل  قوله،  حسب  إطلاقًا 

العربية  المدن  أحلام  إلى  يتطرق  كما  ومناهجها.  السينما  مدارس  لمختلف  نظرته  ويقدم 

بمناسبة  تونس  في  أخرجه  الذي  عائدة«  عن  »البحث  المختفي  فلمه  إلى  ويعود  وكوابيسها. 

خمسينية نكبة فلسطين، لكنه لم ير النور إلى اليوم. في هذا الحوار يقدّم مفهومه عن الإبداع 

الأنظمة وقمعها، عن  تفجرها. وتحدث عن فساد  أو  تفجرك  أن  بد  كامنة لا  يراه طاقة  الذي 

التي يمتلكها المخرج محمد ملص،  البوح  الذات وأوجاعها، عن الإنتاج ومصاعبه. هي طاقة 

التي خصّ »الفيصل« بشيء من فيوضاتها في هذا الحوار الذي قال فيه الكثير والكثير، سواء 

عن تجربته كمخرج أو كمثقف عربي. إلى نص الحوار:

حوار: عبدالكريم قادري  ناقد جزائري



168

سينما

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الجزائري  الفلم  في  كما  خاصة  بلغة  والتعبير  نوعه؛ 

أيضًا  الإشارة  من  لي  بد  لا  بوشوشي.  للطفي  »البئر« 

التي  فلم »خسوف«  اللغوية في  للحداثة  كبير  بتقدير 

فلم  أن  كما  إضافيًّا؛  ألقًا  التونسية  للسينما  تضيف 

على  جديد  من  يدل  المغربي  بحذائي«  ميل  »مسافة 

النهضة الصريحة في السينما المغربية محتوى ولغة.

الرغم  فعلى  السينمائية،  تجربتك  إلى  نعود   •

في  السينما  معهد  )خريج  الأكاديمي  تكوينك  من 

موسكو(، فإن هذا التكوين خصوصًا في الشق الفني 

لا نجده في أفلامك، فمعظمها إن لم أقل كلها جاء 

ثوريًّا،  فكنت مُجددًا فيها على مستوى البناء السردي 

الوثائقي  الفكري، فمثًال نرى أن هناك تداخل  وحتى 

في الروائي والعكس صحيح. هل هي قناعة شخصية 

بوُجوب أن يكون المخرج مجددًا، أو أن الأمر لا يعدو 

يكون مجرد صدفة وضرورة صنعها موضوع كل  أن 

فلم على حدة؟

- أود في البداية طالما أشرت إلى التكوين الأكاديمي؛ 

المعهد،  هذا  في  درست  كوني  وأقدر  أعتز  لكوني  نظرًا 

وتتلمذت على يدي المعلم إيغور تالانكين؛ أن أستعيد 

الفكرة الجوهرية التي قالها لي هذا المعلم بعد خمس 

سنوات من التتلمذ، وعشية تخرجي: »هل تعتقد أني 

الخمس  السنوات  هذه  خلال  لا!  فلمًا؟!  تصنع  كيف  علمتك 

تكتشف  وأن  نفسك؛  تعرف  أن  على  أدربك  أن  أحاول  كنت 

كيف تعبر عنها«. فكيف لنا أن نتساءل عن تكويني الأكاديمي 

ومدى وجوده في أفلامي؟!

الفني  الشق  بين  الفصل  هذا  في  معك  أختلف  أنا 

الفلم.  يحملها  التي  والرسالة  والسرد  البناء  في  والتجديد 

إما  ومحتوى  لغة  والفلم  بذاتها؛  السينما وحدة  بالنسبة لي 

أن يكون أو لا يكون. ليس هناك فلم ثوري ولغة غير ثورية... 

بصدق  الواقع  عن  معبرة  أفلام  وهي  ثورية؛  ليست  أفلامي 

هذه  السرد؛  وفي  التعبير  لغة  في  للتجديد  تطمح  وبلغة 

وليس  وللمجتمع؛  وللعصر  للسينما  إبداعي  وانتماء  قناعة 

هناك في السينما أي شيء -سواء لدي أو لدى غيري– يخضع 

للصدفة. وهي تشير بشكل عام إلى أن المخرج يمتلك مشروعه 

السينمائي الذي يسعى لتحقيقه فلمًا بعد الآخر.

في وعي ما يعيشه المجتمع ويعانيه

المخرج  في  توافرها  يجب  التي  الضرورية  الشروط  ما   •

حتى يكون مختلفًا عن الآخرين؟ وما الوصفة الفنية السحرية 

التي تجعل المخرج من الأوائل؟

للإبداع  المهني  بالمعنى  سحرية  وصفة  هناك  ليس   -

طاقة  الإبداع  الأخرى.  الإبداع  مجالات  في  غيره  أو  السينمائي 

كامنة لا بد أن تفجرك أو تفجرها؛ وهي تبقى كامنة تبحث عن 

تنطلق. بعدها  للموهبة والثقافة والحرفية لكي  بد  منفذ؛ ولا 

الاختلاف  الطاقة...  هذه  تتطور  كي  والممارسة  التجربة  تأتي 

على  القدرة  هو  ذكرته؛  لما  إضافة  وغيره،  المخرج  بين  الوحيد 

ما  أو  يعيشه  بما  الإحساس  ثم  والبصيرة  البصر  أي  الرؤية، 

يراه، وما يعانيه هو خلال حياته وتجربته في وعي ما يعيشه 

مجتمه وما يعانيه. 

• بالعود إلى سينماك، وتحديدًا إلى فلم »أحلام المدينة« 

الإنساني والاجتماعي  الهم  أن  تلحظ  ألا  المنُتج سنة 1984م، 

أحد  »ديب«  الصبي  لاحق  الذي  الفكري  وحتى  والسياسي 

أبطال الفلم ومدينة دمشق في الخمسينيات، لا يزال يلاحق 

»مُدننا« اليوم؛ إذ تكاثر هذا الـ»ديب«، تعدد، تمدد وتناسل، 

»ديب«  فعًال  وهل  نبوءة؟  هي  هل  زاوية،  كل  في  وأصبح 

وأحلام المدينة وكوابيسها يمكن إسقاطها اليوم على واقعنا؟

لكن  صائبة.  رؤية  وهي  للفلم؛  معاصرة  قراءة  هذه   -

الأمر ليس نبوءة بقدر ما هو رؤية للواقع؛ واستبصار قضاياه 



169

محمد ملص: عثرات التجربة وانكساراتها لا تعود للسينما إطلاقًا 

الرئيسة والأساسية؛ والتوجه نحوها والتعبير عنها بشجاعة 

هنا  أقصد  طبعًا   - العربية  البلدان  أن  الأمر  وجوهر  وصدق. 

وكأنه  تتغير؛  ولا  تتطور  لا  التي  هي   - سوريا  بلدي  بالتحديد 

ليس هناك من يسمع أو يرى أو يقرأ. وهذا لا يعني الإنسان 

الفرد في هذه المجتمعات؛ فهو يكفيه أنه يكتوي من فسادها 

التي  الحاكمة  السلطة  في  المشكلة  العدالة؛  وغياب  وظلمها 

لا تريد لشيء أن يتغير. اليوم نحن نحصد النتائج أكثر بكثير. 

تعطي  التي  هي  التعبير  في  والشجاعة  والصدق  الشفافية  إن 

، وأن يمتلك  البصيرة إمكانية أن يستطيع الفلم العيش طويًال

راهنيته دون أن يشيخ؛ أو أن يكون صفحة من الماضي وفقط.

• نوستالجيا المدينة والحواري والطفولة ومرتع الصبا، 

مرة  وكل  تقريبًا،  أفلامك  كل  في  بقوة  حاضرة  الذات  أو 

نحن  بمقدورنا  صار  حتى  بلون،  وتتلون  بقالب،  تتشكل 

كنقاد سينما أن نُصنف تجربتك في مدرسة »سينما المؤلف« 

في  وانعكاسه  المفهوم  هذا  تقارب  مدى  ما  اطمئنان،  بكل 

السينمائية؟  تجربتك 

- لنكن أكثر وضوحًا؛ فتعبير »سينما المؤلف« بالنسبة لي 

داخلي،  في  تشكل  الذي  السينما  لمفهوم  أساس  بشكل  يعود 

والقائم على التعبير عما »عشته أو تتمنى أن تعيشه أو تخاف 

أن  ليست  المؤلف  تروفو! سينما  تعبير  تعيشه« حسب  أن  من 

تكتب السيناريو وتخرج الفلم كما يظن البعض. سينما المؤلف 

خلال  من  وأحلامك  ومعايشتك  إحساسك  عن  تعبر  أن  هي 

أو  شكليًّا  خيارًا  ليست  وهي  تعيشه.  الذي  للمجتمع  انتمائك 

تقنيًّا؛ هي اختيار سينمائي بحت؛ يقوم على الهارموني العالي 

أي  وجدانية؛  بطاقة  الفلم  وشحن  والمضمون؛  الشكل  بين 

تكتب بالضوء وبالكاميرا. لذلك وفي كثير من المرات كنت أرفض 

ان أعد نفسي سينمائيًّا محترفًا يخرج من فلم ويدخل في آخر. 

والتعبير هو حاجة حين تغيب يغيب الفلم... لهذا لا بد من أن 

يحضر الحنين والطفولة والذات.

لحظة تتألق فيها السينما

نرى  دمشق«،  إلى  »سلم  السينمائية  أفلامك  آخر  في   •

من  الفنية،  الأشكال  من  العديد  تداخل  الواحد  الفلم  في 

أن  استطعت  كيف  وغرافيك،  وتشكيل،  وشعر،  مسرح، 

كلما زادت الدولة كمنتج في تضييق 
مسافة الرقابة، واستشرست في 

التمسك بتحقيق ما تريده من 
السينما؛ ازددت تمسكا بالحرية في 

التعبير عن نفسي

الرئيس التونسي يمنح محمد ملص الوسام الوطني للاستحقاق



170

سينما

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

تُطوّع هذه الفنون تحت مظلة السينما؟ وهل السينما قادرة 

على استيعاب الفنون الآخرى دون أن تمس جوهرها وقيمتها 

التاريخية؟

- لست أنا المكتشف لهذا الاستخدام؛ فما أسعى لتحقيقه 

هو نموذج من النماذج العديدة المعمولة في السينما. الأمر في 

جوهره ينطلق من مفهومك للسينما؛ والحاجة المستمرة دائمًا 

لتجديد وتطوير اللغة والأسلوب وإمكانيات التعبير. وكما هو 

الثقافية  التعبير  ومجالات  وسائل  في  المتبادلة  التأثيرات  في 

كلها؛ سواء في الأدب أو المسرح أو الموسيقا. كما أن هذا يعود 

الفنون في  هذه  يتضمن  فن  ذاتها  بحد  السينما  أن  إلى  أساسًا 

عضويته. فطالما أن الكلمة موجودة في السينما فلماذا لا يمكن 

أن يتألق الكلام إلى مستوى الأدب أو الشعر. وطالما أن السينما 

صورة وضوء؛ فلماذا لا تسمو إلى مستوى التشكيل؛ وهكذا في 

الموسيقا والغرافيك وغيرهما من أشكال التعبير الفني. جوهر 

إنما  الأمر هو ليس تطويع الأشكال الأخرى لصالح السينما؛ 

لتكون في لحظة  السينما  تتألق فيها  التي  اللحظة  العثور على 

ما شعرًا أو لوحة... والتعامل مع هذا التألق بحساسية ودقة؛ 

بحيث يتغلب على نفسه ويندجم في السينما بتوافق في اللحظة 

ألا  عليك  الفنون؛  لهذه  الأم  هي  السينما  المناسبين.  والمقدار 

تضحي بها من أجل أولادها؛ ولا تضحي بأولادها من أجلها.  

ا في تحقيق الأفلام، على رغم  • لديك تجارب ناجحة جدًّ

إلى دمشق«  »سلم  أفلامك  آخر  إنتاجك،  في  مقًّال  تبقى  هذا 

المنتج قبل أكثر من ثلاث سنوات، ما الأسباب التي تحول دون 

تحقيق مشروعاتك السينمائية ؟

ثلاث؛  أو  سنتين  أي  وآخر؛  فلم  بين  المنطقي  التباعد   -

المشكلة  لكن  تحقيقها؛  أعتزم  التي  وللمشروعات  لي  يعود 

ليس  سوريا  في  الغائب.  للإنتاج  تعود  لي  بالنسبة  الجوهرية 

المنتج  إبداعية.  حرية  هناك  ليس  كما  خاص؛  إنتاج  هناك 

إنتاجية  جهة  وهي  الدولة؛  هي  سوريا  في  للسينما  الوحيد 

تمول المشروعات التي يمكن أن تخدم أهدافها فقط. وأنا منذ 

أواخر التسعينيات لست على وفاق معها فيما أريد تحقيقه. 

مستقلة؛  لسينما  التأسيس  محاولة  إلى  لجأت  لذلك 

لكن  السينمائية.  بعضًا من مشروعاتي  أن أحقق  واستطعت 

لم  طبعًا  الإنتاج.  لتأمين  الوقت  من  المزيد  يتطلب  هذا  كان 

أستطع أن أحقق أكثر من ذلك. ثم جاءت الأحداث الراهنة 

تضييق  في  زادت  كمنتج  الدولة  إن  حيث  زمنيًّا؛  واستطالت 

تريده  ما  بتحقيق  التمسك  واستشرست في  الرقابة؛  مسافة 

عن  التعبير  في  بالحرية  تمسكًا  ازددت  وأنا  السينما.  من 

خلال  والحركة  التصوير  إمكانيات  لصعوبة  إضافة  نفسي. 

هذه الظروف. اليوم لا أحتاج لزمن لكتابة مشروعاتي؛ ولدي 

هناك  ليس  لكن  للتنفيذ؛  قابلة  مشروعات  ثلاثة  من  أكثر 

التجربة  هذه  بعد  راغبًا  أعد  لم  أني  كما  لتحقيقها.  إنتاج 

الصناديق  على  مشروعاتي  أطرح  بأن  العمل  من  الطويلة 

أي  الأوربي؛  للإنتاج  الكلاسيكي  الطريق  اعتماد  أو  الداعمة، 

الجوانب؛  المتعدد  الملف  ثم تترجمه وتعد  المشروع  تكتب  أن 

حاليًّا.  الحال  هي  فهذه  ثم...  ثم  داعمًا  ثم  منتجًا  تنتظر  ثم 

في  مجتمعي  يتناول  السينمائي  مشروعي  أن  لذلك  يضاف 

حاله العام وقضاياه الرئيسة؛ لا أعتقد اليوم أن هذا هو ما 

يهم  الإنتاج الأوربي. 

من  عقود  أربعة  من  لأكثر  امتدت  السينمائية  تجربتك   •

والكوابيس،  الأحلام  من  بالعديد  خلالها  من  مررت  الزمن، 

الفرح والألم، لكن على العموم كانت من أهم تجارب السينما 

العربية، وبعد كل هذا، من المؤكد أنك بت تملك نظرة للسينما 

إن الشفافية والصدق والشجاعة 
في التعبير هي التي تعطي 

البصيرة إمكانية أن يستطيع الفلم 
العيش طويلا وأن يمتلك راهنيته 

دون أن يشيخ



171

محمد ملص: عثرات التجربة وانكساراتها لا تعود للسينما إطلاقًا 

جليلة بكار..
رأت نصها مقدسًا فرفضت الحذف 

بالنسبة للمخرج، وأنت شخصيًّا  الفلم بشكل من الأشكال بمثابة »الابن«   •

سبق أن حدثتني عن أحد أفلامك الذي ولأسباب ما لم ير النور إلى اليوم، والفلم 

أنُجز في تونس، هل يمكن أن تحدثنا عن هذا الفلم والسبب الذي جعله يختفي؟ 

الذي  الدين عطية؛  بهاء  أحمد  للمنتج  رد جميل مني  الفلم كان عبارة عن  - هذا 

برحيله المبكر فقدته السينما التونسية والعربية أيضًا... وهو رد جميل لتلك الجهود التي 

جمعتنا في تحقيق المشروعات السينمائية التي كنت أهجس بها آنذاك؛ أي عام 1998م. 

ا  وهو كما يدل هذا التاريخ؛ هو الذكرى الخمسين لنكبة فلسطين... يومها كانت الممثلة التونسية القديرة جليلة بكار؛ كتبت نصًّ

مسرحيًّا لهذه المناسبة بعنوان »البحث عن عائدة« وقامت بأدائه كـ »مونو دراما« مسرحية في بيروت. جاء أحمد عطية إلى باريس 

حيث كنت أقوم بمونتاج فلم »فوق الرمل تحت الشمس« واقترح علي تحقيق هذا النص سينمائيًّا. قرأت النص وشعرت على 

رغم ملحوظاتي وسذاجة بعض مشاهده؛ بأنها فرصة جميلة لتحقيق »مونو دراما« سينمائية؛ كنوع نادر أو جديد في السينما 

العربية. بعد أن وافقت على هذه المغامرة؛ وأتيت لتونس لتحقيقها؛ وخلال بحثي عن منصة واقعية وذات بعد بصري مهم؛ 

ا لياسر عرفات وقصفها الإسرائيليون؛ وتركت بعد القصف على حالها آنذاك. فقد عثرت على الفيلا التي كانت مقرًّ

فاتخذت من هذه الفيلا المقصوفة منصة رئيسة للفلم. كان النص يحكي أيضًا عن ذاكرة جليلة بكار في الخمسينيات حيث 

تحكي برؤية ذاتية عن لحظات من التاريخ التونسي بالعلاقة مع نكبة فلسطين. فاخترت  سطح باخرة مقبورة على شاطئ بنزرت 

منصة لسرد ما يخص اللحظات التونسية. في التصور البصري لهذه الدراما لجأت إلى تغليف كامل الفيلا- الجثة بالبلاستيك. 

بهدف شحن هذه المونو دراما بقوة بصرية ومجازية. وأخذت أصور اللحظات مع جليلة أمام البلاستيك أو وراءه؛ وداخل الفيلا 

وخارجها؛ وكل ذلك في أجواء ليلية تعصف بها رياح البحر المجاورة تمامًا. تم التصوير وكل شيء على ما يرام وكما أريد. 

في المونتاج وجدت نفسي أمام مشاهد جميلة وقوية وخاصة... كانت المشكلة أن الصورة كانت أقوى من النص ومن الحكاية. 

التي كانت  المقاطع  للفكرة؛ هي في حذف بعض  أو  للنص  المشكلة بدأت حين قررت دون الإساءة  لم تكن هذه هي مشكلتي؛ 

الصورة كافية للتعبير عنها بلا كلام؛ ولا يمكن لسينمائي يحترم نفسه أن يستخدم كلمات أو مونولوغًا من الواضح أن الصورة 

ت جليلة على هذا الانتقاص من نصها؛ ورأت نصها مقدسًا ويجب  تعبر عنه بوضوح شديد. فهذا يسيء إلى العمل كله. فاحتجَّ

 . استخدامه كامًال

نظرًا لكون التصوير قد تم قريبًا من البحر؛ فكان لا بد من دوبلاج بعض المشاهد التي كان خلالها صوت الأداء أضعف من 

صوت البحر. فرفضت جليلة الدوبلاج إذا لم أعد استخدام نصها بأكمله فرفضت. فقد كانت شركتها شريكًا في إنتاج الفلم. لذلك 

، وكما أريد تركت الفلم وعدت إلى دمشق؛ وبقي الأمر على هذه الحال حتى الآن.       بعد أن أنجزت مونتاج الصورة كامًال

ونقاد  للجمهور  تقدم  أن  إمكانية  هناك  فهل  عمومها،  على 

السينما وصُناعها هذه النظرة وتعريفك للسينما؟

- ليست تجربتي تجربة منفردة؛ هي تجربة جيل بأكمله في 

أيضًا؛ سواء في سوريا أو أي  الثقافة ومنها السينما  كل قضايا 

بلد عربي آخر. نحن كجيل سينمائي في سوريا لم يبق منه كثير؛ 

بلد  إلى  غادر  من  وهناك  الآخر؛  العالم  إلى  رحل  من  فهناك 

آخر... التجربة التي عشناها؛ فعًال تجربة غنية ومهمة؛ والمسار 

عن  عجزنا  بما  أو  فعلناه  بما  سواء  قطعناه  الذي  السينمائي 

تحقيقه؛ لم يكن مسارًا بسيطًا، بل معقدًا وغنيًّا. ربما بالإضافة 

فعًال  بدأت  فقد  تحقيقها؛  في  أرغب  أزال  لا  التي  للمشروعات 

ويومياتها  بسينمائيتها  التجربة  لهذه  اليومية  المفكرات  بنشر 

أن  القارئ  سيلحظ  ربما  المفكرة  هذه  في  والسياسية.  الثقافية 

وللنقاد  لك  أؤكد  أن  أريد  لكني  قليلة.  كانت  الفرح  لحظات 

تعود  لا  وانكساراتها  ومنعطفاتها  التجربة  عثرات  أن  والقراء 

للسينما إطلاقًا؛ بل لكل أشكال القمع الذي واجهناه؛ وهذا كان 

يؤكد لنا إيماننا بالسينما وقدرة هذه الأداة على الارتباط بالناس 

والتعبير عنهم؛ وبأنها هي »المرآة« التي يقف أمامها الناس ليروا 

المرآة؛  لهذه  احتياجًا  أكثر  العربية  المنطقة  وإننا في هذه  ذاتهم. 

ما  وهو  القمعية؛  الأنظمة  يخيف  الذي  هو  الاحتياج  هذا  وإن 

يجعلها تستهدفها أوًال وتستهدف السينمائيين بقمعها لهم. 



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

الجمهور والكوميدي وجهًا لوجه..

سينما

172

مفارقات المضحك لدى
شارلي شابلن

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



الجمهور والكوميدي وجهًا لوجه.. مفارقات المضحك لدى شارلي شابلن

مباشرة  إشارة  يقدم  شابلن  نلفي  المسار،  هذا  ضوء  وفي 

تصوره  وتحمل  بالجمهور،  جمعته  لحظة  فيها  يستعيد 

الخاص –ككوميدي- للجمهور ونظرته إليه في إطار علاقته به، 

إذ يعبر في هذا الصدد عن الأزمة التي انتابت حالته النفسية، 

أنه أخفق،  إذا ثبت  وهو يتوجس مفترضًا كيف سيزداد قلقه 

له  ما  نفسية جمهوره، وشرح  إلى وصف  بعد ذلك  انتقل  ثم 

أن  يمكن  التلقي،  عملية  أثناء  في  الفعل  وردود  مواقف  من 

تكون أحيانًا حاسمة ولها تأثيرها الخاص في الحكم على الفلم 

وفكرته، حكمًا قد يمسي إما إيجابيًّا أو سيئًا.

وعن ردة فعل الجمهور المحتملة، يستعيد شابلن ما اختمر 

»انقبضت   : قائًال جمهوره،  بصدد  ورؤى  تصورات  من  ذهنه  في 

معدتي فجأة. جلست يائسًا، بانتظار بداية الفلم. كان الجمهور 

له،  أقدمه  أن  يمكنني  شيء  أي  مع  التعاطف  عن  عاجزًا  يبدو 

أذواق  عن  أكونها  كنت  التي  الفكرة  في  أشك  بدأت  قد  وكنت 

إلى  عندئذ  وتبادرت   ،)...( الكوميديا  إزاء  فعله  ورد  الجمهور 

ذهني الفكرة المريعة، بأنه يمكن أن يخطئ كوميديٌّ أحيانًا خطأ 

ذريعًا في تصوراته للكوميديا. كم أستفظع عروض الافتتاح! كان 

يمكن للمرء أن يقرأ على الشاشة: »شارلي شابلن في فلمه الأخير 

)الغلام(. وعلت في القاعة صيحات إعجاب، وتصفيقات مبعثرة. 

وقد أقلقني رد الفعل هذا، وذكرني بمفارقة غريبة: ربما كانوا 

ينتظرون الكثير، وسيصابون بالإحباط؟« كما يقول هو نفسه.

إحساس بالتوجس

المحنة  والقلق في ظل  بالتوجس  إحساس شابلن  تأملنا  وإذا 

المريعة والشديدة التي تصور أنه سيواجهها في أثناء عرضه التجريبي 

الغالب عن معنى  يخرج في  فإنه لا  الجمهور،  أمام  أفلامه  لأحد 

ا ومشتركًا يتقاسمه كل الممثلين الفكاهيين، من  كونه إحساسًا عامًّ

مخرجين ومؤلفين وغيرهم من رواد الكوميديا، كما أنه لا يتعدى 

كذلك نطاق الدور الذي يجب أن تؤديه الفكاهة في حالة تأكيدها 

ميثاق التلقي، في إطار علاقة الممثل الكوميدي بالجمهور الذي لا 

يخلو حضوره من سلطة وجدلية، يضرب لهما الفنان الكوميدي 

ألف حساب، حيث يقض الارتباك والحيرة والتوجس مضجعه، 

ولا ينتهي شعوره بالقلق أو التخفيف منه إلا ساعة نهاية العرض، 

كزمن نهائي يستقر فيه رأي الجمهور وحكمه الإيجابي على العمل 

والضحك،  والصيحات  التصفيقات  خلال  من  عنه  يعبر  الذي 

التواصل  معنى  تفيد  التي  وأساليبه  أشكاله  بمختلف  والتفاعل 

وتذوقه  وتقبله وفهمه  العمل،  الفعالة مع  والمشاركة  الإيجابي، 

يطلق  عندما  إلا  الكوميدي  المبدع  بال  يرتاح  ولا  به،  والإعجاب 

العقد  لأنه  ينبغي؛  كما  الهدف  إصابة  على  كعلامة  »الضحك« 

الحامل  إبداعه  الجمهور حين يشركهم في  بداية مع  يربطه  الذي 

للتصنيف  »الكوميدي« كصفتين  أو  »الفكاهي«  تسمية  عنوانه  في 

يهتدي  ما  بمثل  انتظاره،  وأفق  توقعه  الجمهور  عليه  يبني  الذي 

بواسطته الكوميدي لقياس درجة نجاح عمله من عدمه.

173

شارلي  الشهير  الإنجليزي  الكوميدي  العالمي  الفنان  الصامتة،  السينما  رائد  استعاد 

شابلن )1889- 1977م(، في سيرته الذاتية »قصة حياتي« التي ترجمها كميل داغر عن الفرنسية، 

وصدرت عن المركز الثقافي العربي، لحظة استثنائية ضمن لحظات أخرى مثيرة وفارقة، أوردها 

في سياق حديثه عن عرضه التمهيدي لأحد أفلامه، الذي جرى احتضانه في صالة من صالات 

إحدى المدن الأوربية، حيث تم العرض بشكل خفي ومن دون إعلان؛ لأنه اعتقد أن عمله لم 

أثناء إقامتهم  الكواليس قبل عرضه، في  يُعِدّ له هو وزملاؤه في  يكن طريفًا بالقدر الذي كان 

تجارب متكررة في مرحلة المونتاج، فانتهى إلى قناعة مفادها أن الفلم ليس ممتعًا ولا مثيرًا.

باحث مغربيعادل آيت أزكاغ



العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

ا  عامًّ شيئًا  والتوتر  بالقلق  الإحساس  كان  وإذا 

لما  والمسرح،  السينما  في  الكوميديا  رواد  بين  ومشتركًا 

للجمهور من خطورة بات يستمدها فيما له من سلطة 

غدا يمارسها في حضوره خلال العرض الكوميدي، 

نراه  شابلن  فإن  والسينمائي؛  المسرحي  بشقيه 

حالة خاصة إلى حد ما من بين هؤلاء، ذلك أن 

له في كل عرض  يظلان ملازمين  والقلق  التوتر 

تمهيدي أو افتتاحي جديدين لأحد أفلامه، إذ 

المجرى عما يحسه من قلق،  يحدثنا في هذا 

الناس  على  وغضب  سخط  من  ينتابه  وما 

وجوده  أثناء  في  حوله،  من  والعالم 

التي  الحرجة  اللحظات  هذه  إحدى  في 

يمقتها، من ناحية كونها تشكل له تحديًا 

ا يبدو فيه كَمَنْ يجتاز امتحانًا عسيًرا.  شاقًّ

لها شابلن،  اندهش  التي  المفارقة  أما 

عليه  وخيم  قلق  من  به  استبد  ما  وأزالت 

لحظة  خلال  حدثت  فقد  وجوم،  من 

فيها  أقيم  صالة  في  بالجمهور  جمعته 

الذي  »الغلام«  لفلمه  الافتتاح  عرض 

ذهنه  شتتوا  حيث  )1920م(،  سنة  أنتجه 

متابعتهم  بداية  في  المبعثرة  بتصفيقاتهم 

في  أزعجه  ما  وهو  للفلم،  ومشاهدتهم 

لحظة  في  لكنهم  ظنهم؛  سيخيب  أنه  معتقدًا  تقديمه،  أوان 

معينة أبدوا ردة فعل إيجابية تجاه العرض كسرت أفق انتظاره 

تأثير  من  حضوره  يخلو  لا  غامض،  جمهور  من  السلبي  وتوقعه 

لكي  دفعه  وهذا  اضطرابًا،  نفسه  في  بثّ  شديد  بارتعاب  أصابه 

تخص  وتصورات  رؤى  من  سابقًا  تخيله  عما  ضمنيًّا،  ا  شكًّ يبدي 

أذواق الجمهور وانطباعاته، وعمّا كونه الجمهور بالمقابل أيضًا من 

مواقفه بصدد الكوميديا.

إلى  فجأة  وتحول  بالقلق،  شابلن  شعور  أزيل  إذن،  هكذا 

الفعل  بردة  تفاجئه  خلال  والارتياح،  الرضا  من  بنوع  إحساس 

لافت  مشهد  أثار  عندما  العرض،  على  انعكست  التي  الإيجابية 

فانفرجت  بفهمهم،  المفارق  معناه  وأدركوا  الحاضرين،  اهتمام 

مع  صيحاتهم  وتعالت  ضحكاتهم،  تفجرت  ثم  أساريرهم،  له 

كل لقطة من لقطات المشهد، وهكذا استمر الضحك في المشاهد 

اللاحقة إلى حدود نهاية الفلم.

»الغلام« أنموذجًا لتجليات المضُحِك

هذا  عن  حديثنا  استرجاع  في  بدورنا  يثيرنا  ما  بين  من  إن   

أبرز  الأشياء  تعد  الذي  ضمنه،  المضحك  الجانب  هو  المشهد، 

حين  غريبًا،  وضعًا  الفلم  في  اتخذت  لأنها  الرئيسة؛  موضوعاته 

استعملت عكس الدور الذي صنعت لأجله، وفي سياقات 

الوقت  في  طرافة،  المشهد  على  أضفى  ما  وهو  مفارقة، 

الذي تحوّلت فيه الأشياء إلى مثار للضحك. وفي هذا 

الإطار يقدم لنا شابلن صورة للأشياء التي أدت 

: دورها بالمعكوس في مشهد وصفه قائًال

»تتخلى أم عن طفلها، تاركة إياه في 

سيارة ليموزين. ثم يأتي من يسرق السيارة 

ويترك الطفل في الأخير قرب مزبلة. وعندئذ 

أظهر في شخص شارلي. فتنفجر الضحكات، 

وتزداد شيئًا فشيئًا. كان المشاهدون قد فهموا 

سيًرا  تسير  أن  إلا  للأمور  يعد  لم  مذاك،  المزحة! 

وقد ضحك  وتبنيته.  الطفل  اكتشفت  لقد  حسنًا. 

نوم مكونة من  أرجوحة  رأوني أخترع  الناس حين 

ويزمجرون  يصيحون  وكانوا  قديم،  كيس  قماش 

وهم يرونني أطعم الطفل بواسطة إبريق شاي على 

فمه حلمة. وانفجروا وهم يشاهدونني أحدث ثقبًا 

في تقشيش كرسي قديم وأضعه فوق وعاء للتبرز. 

طيلة  الضحك  عن  يتوقفوا  لم  الواقع،  وفي 

الفلم« )قصة حياتي(.

الطابع  من  نابع  المشهد  في  المضحك 

الأشياء  على  إضفاؤه  تم  الذي  الخيالي 

ثم  قلبها على عكس صورتها،  التي جرى 

استعمالها في غير محلها كما هو معهود، وهو ما جعلها تتخذ 

وضعًا غريبًا، شوش علاقتنا بها كما شوّه صورتها الأصلية، بحكم 

فقدانها وظيفتها الأساسية المألوفة التي تمارسها في الواقع. وهكذا 

ثم  ثقب،  وسطه  في  أحدث  وقد  الكرسي  إلى  ينظر  المشاهد  صار 

الأصلية كشيء  مهمته  فقد  إلى مرحاض، حين  أحيل في صورته 

تحوّل  القديم  الكيس  وقماش  والاستراحة؛  للجلوس  مخصص 

بوصفهما  المريح،  المهد  أو  النقي  الغطاء  مكان  فأصبح  بدوره، 

الراحة  إلى  فيهما  يخلد  لكي  سلفًا  للطفل  معدة  طبيعية  أشياء 

والنوم الهنيء؛ أما الحَلمة فقد تغيرت صورتها لتتبدى في رأس 

يتغذى  الذي  الطبيعي  الثدي  مناب  الإبريق  ناب  كما  الإبريق، 

أو  البيت  أو  المستشفى  محل  بدورها  المزبلة  وحلت  الطفل؛  منه 

الطبيعية للولادة والرعاية والتنشئة  دار الحضانة، لأنها الأماكن 

المزبلة  في  الطفل  على  العثور  يمثل  حين  في  للأطفال.  السليمة 

بالامتعاض  إحساسًا  النفس  في  ويولد  الغرابة،  يستدعي  شيئًا 

تحمله  قد  ما  رغم  على  الوضع،  هذا  تقبل  وعدم  والاستهجان 

اللقطة من إثارة.

إلا أن هذه الإثارة ستزداد عمقًا حين يلمح المشاهد اكتشاف 

مستدعيات  إثارة  في  عامًال  سيكون  حيث  الطفل،  هذا  شارلي 

والفكرة  شابلن،  ابتكرها  التي  شارلي  شخصية  بشأن  الجمهور 

174

سينما



الساخرة  الكوميدية  أفلامه  خلال  من  عنه  كوّنها  التي  السابقة 

الشخصية  هذه  كون  معنى  تتعدى  لا  معرفة  وهي  والمتهكمة، 

تؤدي أدوارًا إنسانية بسيطة، لكنها ترمز في الوقت ذاته للسذاجة 

والبلادة والحمق والبلاهة. غير أنها بالرغم من كونها حالات ترمز 

على  إليها  ينظر  ولا  شابلن  من  يتقبلها  الجمهور  فإن  للغفلة، 

السلوك عندما يجسدها في قالب فكاهي؛ لأنه من  أنها عيب في 

التمثيل  مجال  في  عادية  أنها  إلى  وتوصل  اللعبة  فهم  أولى  جهة 

والغباء  والبلاهة  والحمق  والبلادة  الجنون  دام  ما  الكوميدي، 

الإنسان  جدية  فيها  تغيب  التي  المختلفة  الحالات  من  وغيرها، 

واتزانه ورجاحة عقله وصرامته، المحيلة إلى عالم الآخر الهامشي، 

المقموع والمنسي، ليستقر عنده الفهم بالتالي أنها ليست في النهاية 

مغزى  على  تنطوي  وأنها  العقل،  بظلال  مغلفة  حالات  سوى 

ما، يحمل خطابًا مضمرًا ورسالة جدية، تختزل المعنى في صوره 

المتعددة وأشكاله المختلفة.

معالجة الأمور بالمقلوب

لأنه  شابلن؛  من  كذلك  الجمهور  يقبلها  ثانية  جهة  من 

حينما  أكثر  الجمهور  ويستمتع  ومرح،  طريف  بشكل  يأتيها 

تقدم هذه الشخصية على معالجة الأمور بالمقلوب، في نوع من 

بالمغامرة إلى حد المخاطرة  الوعي  المبالاة وعدم  السذاجة وعدم 

التي  عيوبه  من  نضحك  فنحن  لذلك  ونتيجة  الآخر؛  بمصير 

يضحكنا  نفسه.  عن  يراها  ولا  ونراها  هو،  يدركها  ولا  ندركها 

وما  أعمال  من  يزاوله  وما  أفعال  من  به  يقوم  ما  لأن  شابلن 

يأتيها  كما  الغالب  في  يأتيها  لا  ومهام،  أدوار  من  إليه  يسند 

الباب  من  أحدهم  دخل  فإذا  سليم.  وجه  على  عادة  الناس 

أو  شابلن  جلس  أحدهم  قام  وإذا  النافذة،  من  شابلن  خرج 

والمطاردة  الآلية  والصلابة  السقوط  إرادية.  غير  سقطة  افتعل 

والركض السريع والتدحرج والدوران بصفة مستمرة، وغيرها 

من الحركات التي تظهر الإنسان في أوضاع غريبة، تمثل نماذج 

في  شابلن  منطق  شابلن.  عند  المضُحك  لطابع  المميزة  للحالات 

ومقلوبة،  معكوسة  منطق،  بلا  إظهارها  هو  المشاهد  عرض 

شابلن يسير دائمًا عكس التيار، وحين يبادر إلى فعل ما أو أداء 

دور ما، فإن ذلك يصدر عنه بلا عقل أو تفكير، وأعماله في سائر 

أفلامه قائمة على مبدأ عدم التدبير، كأنه يقول لنا: إن التدبير 

إعمال  يحثنا على  إنه  هذا؛  آخر غير  مكان  للأشياء في  السليم 

الذهن لكي نفهم أفكاره، ونرتبها حتى نراها في مرآتها السليمة 

الصحيحة التي ينبغي أن تظهر عليها في الواقع، لا في صورتها 

المعكوسة المشوهة.

175

   شابلن حالة خاصة بين الفنانين، فالتوتر والقلق يظلان 
ملازمين له في كل عرض تمهيدي أو افتتاحي جديدين 

لأحد أفلامه، إذ يحدثنا عما يحسه من قلق وما ينتابه من 
سخط وغضب على الناس والعالم من حوله، في أثناء 

وجوده في إحدى هذه اللحظات الحرجة التي يمقتها، 
ا يبدو فيه كَمَنْ  من ناحية كونها تشكل له تحديًا شاقًّ

يجتاز امتحانًا عسيرًا 

الجمهور والكوميدي وجهًا لوجه.. مفارقات المضحك لدى شارلي شابلن



176

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

فنون

كتابات اجتماعية وسياسية ودينية وتعليقات تخص الحب والقبيلة 

جـــدران الخليج 
فضاء لهيمنة 

الغرافيتي

تفتقر  بالنفط  الغنية  البلدان  هذه  مثل  أن  لغزًا  ليس 

من  قليل  عدد  فهناك  والاجتماعية.  العامة  للمساحات 

ترابط  يوجد  وبالتالي  المظللة،  والأزقة  الخضراء  المساحات 

معزولة  مساحات  تتيح  الدول  هذه  شوارعها.  بين  محدود 

مثل المولات والمراكز التجارية التي غالبًا تستلزم قيادة السيارة 

سنوات  قبل  افتتح  الذي  دبي  مترو  باستثناء  إليها.  للوصول 

معدودة، فسوء وسائل النقل العام في المدن الخليجية يسبب 

الاعتماد المفرط على المركبات. عدم وجود ثقافة غرافيتي غنية 

ومندمجة يعكس انعدام النظام البيئي الحضري للمساحات 

في  والنشاطات  العلاقات  تقلّ  لذلك  والاجتماعية؛  العامة 

والمناطق  القرى  على  يقتصر  الغرافيتي  أصبح  الطلق.  الهواء 

الرقابة  للمجتمع.  بالانتماء  إحساس  يوجد  حيث  السكنية 

النظر  خلال  من  الخليج  دول  في  السريعين  والتحديث  النمو  تأثير  مدى  نرى  أن  نستطيع 

فإن  ذلك  ومع  الجدران.  على  الكتابة  في  يظهران  اللذين  الحضري  والخطاب  البصرية  الثقافة  إلى 

العثور على الغرافيتي في الخليج يشكل تحديًا كبيرًا. فهناك القليل من المباني التي أصبحت لوحات 

الهياكل  بين  أو  البحرين،  في  القديمة  القرى  في  توجد  الغالب  وفي  الغرافيتي،  وكتاب  للفنانين 

والبنايات المهجورة والمتناثرة بعد الغزو في الكويت، أو بمدينة القطيف في المنطقة الشرقية في 

السعودية. قلة المساحات العامة في الهواء الطلق يستغرق منا السير لمسافات طويلة بحثًا عن 

مجرد تعبير أو رسمة. 

رنا الجربوع   كاتبة وسينمائية سعودية

البيضاء  الجدران  أيضًا. ولكن على  أدوارهما  يلعبان  والمراقبة 

تركوا  أشخاص  هناك  الحديثة  الواحات  مدن  في  النظيفة 

بصماتهم.

جدران السعودية والبحرين لا تمانع بعضًا من التعليق 

للدين،  الأكبر  المرئي  الجزء  ولكن  والسياسي  الاجتماعي 

القبلية،  ورموز  القصائد،  وكلمات  والشعر،  والحب، 

والوطنية أو الحنين لوطن ما، وكرة القدم، والرموز الرقمية 

في  المستخدمين  وأسماء  بيري،  البلاك   pin أرقام  )مثل: 

أنها هيمنت  التواصل الاجتماعي(. كل هذه الموضوعات تبدو 

على ثقافة الغرافيتي في هذه المدن.

هذه الصور عينة من أرشيف مستمر لتوثيق الغرافيتي في 

البلدان العربية من ٢٠٠٧م حتى الآن.



177

»رحم الله جنود الوطن« – أبوظبي، 

الإمارات

الغرافيتي نادر في أبوظبي وفي الإمارات بشكل 

دبي  في  الشهير  الكاتب  عن  النظر  بصرف  عام، 

»أركاديا بلانك«. ومع ذلك هناك علامات وكتابات 

تتعلق  كتابات  مثل  وهناك  هنا  الأزقة  بين  مخبأة 

المترجمة  الله«  إلا  إله  »لا  الشهادة  أو  بالهجولة 

رئيس  طريق  على  توجد  العبارة  هذه  بالإنجليزية. 

أنه  المفترض  ومن  سعديات،  جزيرة  نحو  متجه 

يشير إلى الحرب المستمرة في اليمن.

التصلية »اللهم صلِّ على محمد وعلى

آل محمد« – سار، البحرين

آيات  بالغرافيتي؛ من  البحرينية غنية  القرى 

الإحساس  تظهر  دينية،  وأقوال  لأدعية  قرآنية، 

بالانتماء والذاكرة الجماعية للمجتمع.

الكويت

السياسية مثل  الناشئ إلى  البوب والفن  المتعددة، وتراوح بين فن  الجماليات والأغراض  المدينة ذات  الكويت مشتت عبر  الغرافيتي في 

كتابات البدون التي تطالب بالمواطنة. لكن الغرافيتي في المساحات التي توجد فيها بقايا الحرب ما زال مهيمنًا على هذا النطاق. 



178

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م

فنون

»عمان نبض واحد« – قنتب، عمان

بعض من الغرافيتي المستوحى من الغرب يوجد في أزقة مسقط وضواحيها، وهو ضمن قلة من الكتابات التي يمكن العثور عليها في عمان. 

»عمان نبض واحد« عبارة شائعة مكتوبة على الصخور والزوارق. 

»انتهيت لما هويت« – الرياض، السعودية

لكن  العالم،  جدران  كل  على  شائع  الحب 

الحب في السعودية يقال بأنه »عذاب«. 

»فيفتي سنت« – ضواحي الدوحة، قطر

تسكنها  التي  والمناطق  الدوحة  ضواحي  في 

العمالة الوافدة توجد كتابات تؤكد الهوية العرقية 

القوميات  إحدى  هم  »البلوش«  الكاتب.  لدى 

عمان  أن  رغم  الدوحة  جدران  على  المهيمنة 

قطر.  من  أكثر  بالبلوشيين  مأهولتان  والإمارات 

»فيفتي سنت« )مغني الراب( محبوب هنا تماشيًا 

الغرب  في  هوب«  »الهيب  أيقونات  من  الكثير  مع 

المشهورين في مدن الخليج مثل توباك وسنوب.



179

جدران الخليج فضاء لهيمنة الغرافيتي

»حربي والوفاء دربي« حائل، السعودية

كتابة العبارات القبلية والمفاخرة باللهجات المحلية هي ممارسة شائعة بين الشباب، وتمتد إلى بلدان خليجية أخرى. بجانب الرموز الرقمية 

مثل أرقام »البلاك بيري« و»البروفايلات« على مواقع التواصل الاجتماعي أو التواصل الإلكتروني بشكل عام، هناك رموز تدل على القبائل. الحافز 

الأساس لكاتب الغرافيتي هو إثبات وجوده ليقول: »أنا هنا«، مضيفًا إلى ذلك »أنا من هنا أو هناك« و»تجدني في العالم الافتراضي«.

»الكويت حرة« »تحيا الكويت« – الكويت

في عاصمة الكويت، كثير من المباني والبيوت 

أصبحت  ١٩٩٠م؛  عام  العراقي  الغزو  من  المهجورة 

لوحات لكتاب ورسامي الغرافيتي.

الشارقة، الإمارات

في  أكثر  منتشر  الإمارات  في  الغرافيتي 

المجتمعات المحلية والمغتربة في المدن الصغيرة، ومن 

الموضوعات على هذه الجدران: الهيب هوب والدين 

والتمرد عن طريق استخدام الألفاظ المنافية للآداب 

العامة )والنقطة الأخيرة تحديدًا ليست قصرًا على 

مدن الإمارات، لكن تبدو ظاهرة عالمية بين أوساط 

المراهقين(. 



فنون

مسرحي ومفكر ياباني ابتكر طريقة متفردة
في تدريب الممثل 

تاداشي سوزوكي
الطاقة التي تشع في جسد حي

180

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م



عبادة تقلا   كاتب ومخرج سوري يقيم في روسيا

تاداشي سوزوكي )1939م( مخرج مسرحي وكاتب وفيلسوف ياباني، مؤسس طريقة سوزوكي 

المتفردة في تدريب الممثل، وهي واحدة من أكثر طرائق التمثيل شيوعًا في أميركا.

من  مستلهمة  تمارين  خلال  من  وذلك  بجسده،  واعٍ  ممثل  بناء  على  الطريقة  هذه  تعمل 

المسرح اليوناني، ومواد فنية تتطلب كمية كبيرة من الطاقة والتركيز، لنصل إلى نتيجة أن الممثل 

س  صار أكثر وعيًا للتعبير الطبيعي، وبإمكانه بلوغ مستويات عاطفية وفيزيائية أكثر في التمثيل. أسَّ

مسمى  تحت  عالمي  مسرحي  ياباني  مهرجان  أول  بتنظيم  قام  كما  »توغا«،  سوزوكي  شركة  ويدير 

»مهرجان التوغا«، الذي استمد التسمية من قرية توغا المتواضعة في أعماق جبال اليابان. كما علّم 

طريقته في مدارس ومسارح حول العالم، من ضمنها نيويورك وموسكو، وصاغ نظرياته في عدد 

من الكتب؛ منها كتابه » طريق التمثيل« الذي صدر عن مجموعة الاتصالات المسرحية في الولايات 

المتحدة الأميركية. إضافة إلى كتب أخرى؛ مثل: الثقافة هي الجسد. قدم مسرحياته الشهيرة؛ مثل: 

آدموند روستان، ومدام دي ساد وغيرها، في مسارح  للفرنسي  بيرجيراك  لير، وسيرانو دو  الملك 

أميركا وروسيا وكوريا وغيرها من الدول الأخرى.

181

تاداشي سوزوكي



182

فنون

بيتربورغ،  سانت-  الروسية،  الثقافة  عاصمة 

مسرح  لمهرجان  الأخيرة  الدورة  في  الكبير  المخرج  استضافت 

طروادة«،  »نساء  عرض  فرقته  مع  وقدم  آليكساندرينسكي، 

حالة  يوربيديس.  الشهير  الإغريقي  المسرحي  المفضل،  لكاتبه 

جسدك  تضع  مسرحية  وجبة  العرض،  لك  يقدمها  فريدة 

لا  مشهدية  تتابع  وأنت  دائم،  استنفار  حالة  في  وعينيك 

الأولى  اللحظات  منذ  تقرأ  ممثلين  عبر  نادرًا،  إلا  تصادفها 

للعرض مدى انغماسهم في الحكاية، وتوافقهم وتناغمهم في 

أعماقهم،  أبعد  الخارجة من  وأصواتهم  أجسادهم،  حركات 

وصمتهم الناطق. 

التزام بالعمل الجاد

سوزوكي  قدم  العرض  بعد 

كبير  عدد  بحضور  موسعة  محاضرة 

وطلاب  والمهتمين،  المسرحيين  من 

المدينة.  في  والفنية  المسرحية  الكليات 

الطيبة،  بابتسامته  الرجل  استقبلهم 

ووجهه العميق صمتًا وصخبًا، وعينيه 

المسكونتين بقلق الأسئلة الدائم. تحدث 

التي  فرقته  عن  البداية  في  سوزوكي 

استقرت بأكملها في قرية بنيت في أعالي 

الجبال، في بيئة تعزز التدريب الفعال 

حسب طريقته، وكان المتفرجون يأتون 

»أعمل  العروض:  لحضور  بالحافلات 

مع أشخاص يؤمنون بأفكاري كمخرج 

العلاقة  هذه  وضمن  مسرحي،  وفنان 

أو  مدرسة  مركزي  تسمي  أن  يمكنك 

حتى حزبًا. لا يهمني كثيًرا ما يقوم به ممثلو فرقتي في حياتهم 

الخاصة، لا أهتم إن كانت لهم عائلات صغيرة أو كبيرة. كل ما 

يهمني هو التزامهم بالتمرين والعمل الجاد«.

بهذا الانضباط الياباني، يتحدث الرجل عن علاقته بأفراد 

لسنوات،  تُدرَّس  طريقة،  يقدم  صارم  مدرب  مثل  فرقته، 

فيها إضافة إلى كل العناصر الموجودة في المسرح، اليوغا، وفن 

الدفاع عن النفس، ورقص الباليه التقليدي والمعاصر، »يمكن 

الرياضات. فالمدرب يحتاج إلى  بأي رياضة من  الموضوع  مقارنة 

عدة سنوات حتى يفهم لاعبيه، ويعرف مؤهلات كل منهم، 

، ومن لم يخلق لذلك، ومن هو القادر  ليقرر من سيكون بطًال

على تسجيل رقم قياسي، ومن سيبقى دائمًا في حدود معينة. 

مسرحي،  نجوم  مع  بيتربورغ  سانت-  مدينة  إلى  جئت  هكذا 

أصحاب الأرقام القياسية والبطولات، وأنا فخور لرؤيتهم على 

أهداف  يتوافق مع  الذي  الأمر  آليكساندرينسكي، وهو  مسرح 

وغايات المهرجان في التقارب بين الثقافات، وتعزيز فكرة الوفاء 

للعادات الوطنية«.

في حديثه عن المسرح الأوربي، يؤكد سوزوكي أن النصوص 

الجيدة كانت متوافرة دائمًا، واتجهت النية لإنتاجها باستمرار، 

جسده،  لكامل  الممثل  استخدام  بطريقة  يتعلق  ما  »ولكن 

لجوئه  في  يرى  لذلك  هذه«؛  أيامنا  حتى  يتحقق  لم  هذا  فإن 

تقنية  لإيصال  أفضل  حًّال  التراجيدية  اليونانية  للمسرحيات 

المسرح الياباني التقليدي.

أصوات القسوة

يتحدث عن الصعوبة الدرامية لمسرحية »نساء طروادة«، 

وعن انفعالات البطل في لحظة انتظار مصيره القاسي، 

البسيطة  والطاقة  القسوة  أصوات  وعن 

الخشبة  من  تنتقل  التي  يصدق،  لا  بشكل 

وينغمس  المشُاهِد،  فيُشحَن  الصالة،  إلى 

المسرح  مشكلة  القديم.  المسرحي  الزمن  في 

أن  في  تكمن  سوزوكي،  رأي  في  المعاصر، 

المسرحيين لا يعرفون ما الذي يريدون قوله 

للناس. وهذا ينطبق على المسرح في كل دول 

تعمل  لماذا  الجسد؟  تحرك  »لماذا  العالم، 

حيوية  أسئلة  هذه  يوم؟  كل  نفسك  على 

يجب أن تفرض نفسها باستمرار«.

علاقته  بخصوص  في جوابه عن سؤال 

عام  بشكل  الأمر  إن  قال:  الشاشة،  بفنون 

يتعلق  فيما  ليس  لكن  له،  بالنسبة  ممتع 

لا  فهو  الوثائقية،  بل  الدرامية،  بالأفلام 

في  الحرب  يعرض  بكادر  يهتم  ألا  يستطيع 

مسرح  على  الساخنة  النقاط  يلتقط  أو  العالم،  من  ما  مكان 

والغرافيك.  الكمبيوتر  مع  جيدة  علاقة  على  أنه  كما  حياتنا، 

أنا   « الخشبة،  على  سينمائية  مشاهد  عرض  يحب  لا  لكنه 

مغرم بالإنسان، وهو ما يجعلني مخرجًا مسرحيًّا، وأهم شيء 

بالنسبة لي هو الطاقة. تلك الطاقة التي تشع في الكائن الحي. 

هذا ما يسمى الطاقة الحيوانية. أما على الشاشة فأنت ترى ظل 

الشخص لا أكثر. في وقت التمارين عليك أن تراقب شخصًا أو 

عددًا محددًا من الأشخاص، لثماني ساعات متتالية أو عشر. 

هذا هو عملي«.

ينهي تاداشي سوزوكي لقاءه الممتع مع مسرحيي المدينة، 

لم  دائم،  قلق  في  يعيش  بأنه  بالاعتراف  خشباتها،  وعشاق 

يتوقف يومًا ولن يتوقف، وأن أسئلة من هذا النوع، لا تفارقه 

أبدًا: هل أصنع كل شيء بطريقة خاطئة؟ أم ربما ليست لديّ 

الموهبة الكافية!

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - إبريل  2017م





.. وتسألني: ماذا يشغلني بعد »السفير«؟

يشغلني ما كان يشغلني قبل »السفير«، وخلال دهر 

إصدارها. بل ما قبل إصدارها والاستمرار في تحمل أعباء هذا 

الإصدار، وكل ما اتصل به ونتج عنه من فرح وإحساس ممتع 

بأننا قد حاولنا ونجحنا في التعبير عن ضمير الناس وفي رفع 

صوت الذين لا صوت لهم، كما في خدمة قضايا أمّتنا بكل 

ما نستطيع من جهد وما نملك من خبرة وما يعمر قلوبنا 

ووجداننا من إيمان.

لقد اجتهدنا، زملائي وأنا، في أن نخدم قضايا أمّتنا 

في وطننا العربي الكبير، انطلاقًا من بيروت- الأميرة، كتاب 

العرب ومنتداهم الفكري، جامعتهم ودار ضيافتهم وصحيفة 

الصباح... عبَّرنا عن ضمير الناس، وعن طموحهم إلى التحرر 

وتحرير إرادتهم بعد أرضهم، وبناء غدهم الأفضل، وعن 

شوقهم إلى التقدم ولعب دورهم الثابت والمؤكد تاريخيًّا في 

خدمة قضايا الإنسان وحقوقه.

د في هوية لبنان  د المؤكَّ حاولنا بقدر الطاقة أن نؤكِّ

العربية، وفي دوره وإسهامه الثابت في النهوض العربي، 

فكريًّا وثقافيًّا، وأن تكون »السفير« شهادة جدارة في هذا 

المجال: صحيفة العرب، كأمة ذات تاريخ مضيء، وذات حق 

ثابت في الإسهام في الحضارة الإنسانية، وأن تكون صوت 

الناس المعبِّر عن ضميرهم، حاملة راية حقوقهم في وطنهم 

وهم بُناته وحماته والمساهمون في صناعة دوره الحضاري

إنني، بداية وانتهاء، صاحب قلم، وصاحب تجربة 

عريضة في عالم الصحافة، وقبل ذلك وبعده صاحب قضية 

مشرفة، وحامل أوجاع مُمِضّة نتيجة الخيبات وتهاوي الآمال 

قبل الأحلام وبعدها.. فلقد عشت، مع أبناء جيلي نمدّ أيدينا 

ونقطف النجوم، نتطلع إلى الوحدة العربية فنراها في مدى 

أذرعتنا، وإلى التقدم فنراه حقنا الذي يمكننا أن نحققه 

بسواعدنا مع عقولنا وجهدنا، وإلى التحرر الكامل بعنوان 

تحرير فلسطين من مستعمرها ومسترهن إرادتنا الاحتلال 

ز بالدعم الدولي المفتوح. الصهيوني المعزَّ

وبالتأكيد فإن تاريخي هو أول ما يشغلني، كصاحب قلم 

وصاحب تجربة عريضة أمضى أكثر من ثلثي عمره في مهنة 

يراها –إذا ما مورست بكفاءة معززة بالضمير- واحدة من 

أشرف مجالات خدمة الإنسان وقضاياه المُحِقّة، بدءًا بتحرير 

الأرض والإرادة، وصوًال إلى حقه في بناء مستقبله الأفضل 

بجهده وعرق الجبين، بطلب العلم والاستزادة منه -وهو 

البحر البلاحدود– من أجل خدمة مجتمعه، وتأكيد جدارة 

هذا الإنسان العربي -فضًال عن حقه– ببناء مستقبله الأفضل.

ومع التواضع فإنني أفترض أن تجربتي الشخصية 

ت عبر المخاض  والمهنية تستحقّ أن تُروى، خصوصًا أنها تمَّ

العظيم الذي عاشته الأمة العربية، بمختلف أقطارها، وهي 

تحاول انتزاع حقها في الحياة الحرة الكريمة فوق أرضها 

المستقلة من غاصبي ذلك الحق وهادري كرامتها على 

امتداد أجيال.

لقد عشت في قلب الأحداث تجربة عريضة عرفت خلالها 

معظم الأقطار العربية، بشعوبها والتضحيات الغالية التي 

تكبدتها من أجل الكرامة والاستقلال واستعادة قرارها الحر... 

عرفت العديد من القيادات السياسية، بعضها رجع إلى 

ربه، وبعضها الآخر ما زال حيًّا. عرفت مئات من المبدعين 

والمثقفين، شعراء وكتابًا، باحثين ومفكرين، ممثلين 

وممثلات ومخرجين، مطربين ومطربات سكنوا ضمائرنا 

وأغنوا وجداننا. وعرفت البلاد العربية بأهلها الفقراء الطيبين 

من اليمن السعيد إلى المغرب الأقصى، مرورًا بالعراق 

وأقطار الجزيرة العربية وسوريا ومصر التي علمتنا وأرشدتنا 

إلى الطريق، ومعها ليبيا وتونس والجزائر نشيد نضالنا الذي 

لن يهدأ ولن يتوقف حتى تحقيق أماني الأمة المجيدة التي 

تستحق حياة أفضل ودورًا يليق بتاريخها.

٭٭٭
أتمنى أن يكرمني الله بشيء من العمر يتيح لي أن أروي 

تجربتي لعلها تفيد زملائي وإخواني الذين يصرون على أن 

يجدوا مستقبلهم الأفضل في مهنة البحث عن المتاعب، 

إحدى ركائز الغد الأفضل.

وشكرًا لمجلة »الفيصل« التي نحتفظ بذكرى صاحب 

الفضل في اسمها، في قلوبنا، على استضافتها لي لأكتب 

هذه الكلمات.

ما يشغلني بعد »                «

طلال سلمان
كاتب وصحافي لبناني

184

مقال

العددان  485 - 486  جمادى الآخرة - رجب 1438هـ / مارس - أبريل  2017م





King Faisal Foundation

(+  96611)4656524  :¢ù``cÉa   (+96611)4652255  :∞JÉ``g   á`````````jOƒ`©```°ù`dG  á```````«Hô```©``dG  á`````````µ``∏ª`ŸG  11411  :¢VÉ````jô``dG  352  :Ü  .¢U

P.O.Box 352 Riyadh 11411 Kingdom of Saudi Arabia Tel: (+966 11) 4652255 Fax: (+966 11) 4656524
 www.kff.com 


